. z . . . .
L ey pdesger Education et socialisation

socialisation Les cahiers du CERFEE

7312024 o
Former la jeune génération via le philosopher

Penser les ambitions singuliére et plurielle dans un
atelier de philosophie. L’amor mundi d’Arendt

Lara Pierquin-Rifflet

OpenEdition

Edition électronique

URL : https://journals.openedition.org/edso/28992
DOI: 10.4000/12del

ISSN : 2271-6092

Editeur
Presses universitaires de la Méditerranée

Ce document vous est fourni par Université Paris Cité
@ Université
Paris Cité

Référence électronique

Lara Pierquin-Rifflet, « Penser les ambitions singuliere et plurielle dans un atelier de philosophie. lamor
mundi d'Arendt », Education et socialisation [En ligne], 73 | 2024, mis en ligne le 30 septembre 2024,
consulté le 16 juillet 2025. URL : http://journals.openedition.org/edso/28992 ; DOI : https://doi.org/
10.4000/12del

Ce document a été généré automatiquement le 10 avril 2025.

@000

EY NG ND

Le texte seul est utilisable sous licence CC BY-NC-ND 4.0. Les autres éléments (illustrations, fichiers
annexes importés) sont « Tous droits réservés », sauf mention contraire.


https://journals.openedition.org
https://journals.openedition.org
https://journals.openedition.org/edso/28992
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Penser les ambitions singuliére et plurielle dans un atelier de philosophie. ...

Penser les ambitions singuliere et
plurielle dans un atelier de
philosophie. L’amor mundi d’Arendt

Lara Pierquin-Rifflet

L’histoire des idées qui orientent les pratiques de la Philosophie Pour Enfants (PPE)
révele l'influence de divers courants de pensée, aux paradigmes et conceptions
différents, voire opposés. Daniel a montré 'influence majeure de Dewey (Daniel, 1997).
D’autres ont inscrits la PPE dans la filiation de Montaigne (Agostini, 2010), de
Habermas (Usclat, 2008). En paralléle, dés 'origine du courant - situé consensuellement
autour de 1970 a Montclair (USA), avec le programme de Philosophy for children de
Lipman et Sharp - l'on constate aussi I'influence de la philosophe, politologue et
poétesse Hannah Arendt.

Lipman s’inspire de la lecture politique que fait Arendt de la conception kantienne de la
faculté de juger (Lipman, 2011; Arendt, 2017b), bien qu’implicitement (PhiloCité, 2020,
p. 53). Sharp reprend explicitement, toujours via I’héritage kantien d’Arendt, la faculté
d’imaginer avec une « mentalité élargie » : la capacité de penser en imaginant les points
de vue et les ressentis des autres a propos d’un méme objet, tout en gardant son propre
point de vue a 'esprit - sans distance froide, ni assimilation (Glaser, 1998 ; Sharp, 2007).
Les conceptions arendtiennes relatives aux facultés de penser et de juger se situent
donc au rang des sources d’inspiration des deux philosophes de terrain Lipman et
Sharp.

Nos recherches ont révélé que, depuis lors, les références a Arendt dans les courants de
la PPE sont fréquentes et qu’elles servent le plus souvent a argumenter en faveur de
leur bien-fondé (Galichet, 2000; Jespers, 2014; Hawken, 2016; Golinvaux, 2021).
Toutefois, il arrive que les discours de I'autrice servent d’arguments pour contester la
PPE, montrer ses limites et réfuter sa conception de 1’éducation et ses techniques
pédagogiques (Vansieleghem, 2005; Roux-Lafay, 2013). 1l arrive corrélativement que
soit contestée la pertinence du recours a cette ceuvre en PPE, du fait de sa critique du
pragmatisme deweyen en éducation, partant du fameux adage, bien que

Education et socialisation, 73 | 2024



Penser les ambitions singuliére et plurielle dans un atelier de philosophie. ...

réducteur, Learning by doing (Arendt, 2018b, p. 234) ; donc de Iincohérence
épistémologique de larticulation de ce qui serait deux courants de
pensée antinomiques - deweyen et arendtien - (Point, 2020 ; Fabre, 2023).

Cet article s’inscrit dans une recherche initiée par la question de savoir ce que montre a
voir au fond '’hétérogénéité des rapports a Arendt en PPE. L’hypothése de recherche
est qu'elle serait le signe de la complexité des enjeux de ce dispositif et qu'un
approfondissement de ces tensions, par une explicitation de I’art de penser d’Arendt et
de ses distinctions conceptuelles, permettrait de contribuer a la clarification des
concepts opératoires qui guident les actions de terrain. Une voie en découle : celle de
lire ou de relire Arendt - en mobilisant d’autres textes que « La crise de ’éducation » -
en vue de contribuer a la vitalité politique de la PPE.

La problématique est double. 1l s’agit, d’une part, de déterminer dans quelle mesure le
style réflexif et les visées théoriques d’Arendt peuvent constituer une source
d’inspiration pertinente pour la PPE ; et, d’autre part, de questionner la fécondité d’une
traduction de l'amor mundi ('amour du monde) en grille d’analyse qualitative de
données, issues d’ateliers de philosophie.

L’amor mundi est une ressource chez Arendt peu référencée en philosophie de
’éducation en contexte francophone, dans le champ de la PPE. Pour elle, le monde est,
avec simplicité, mais non sans difficultés, « une méme réalité vue depuis une pluralité
de points de vue » (Widmaier, 2020, p. 52). 1l est difficile d’aimer le monde, mais sans
cet amour, il manquerait la clarté et la vitalité nécessaires pour s’y engager. Le
probléme est celui de I'articulation des besoins individuels et collectifs ; autrement dit,
la circulation de I'attention et du soin, d’'une part, envers les conditions de la vie
singuliére et, d’autre part, envers les conditions de la vie plurielle, en particulier
lorsque cette articulation est conflictuelle et que la circulation ne s’opére pas.

L’approche consiste a actionner des « coups de projo philosophiques » sur la PPE, a la
maniére de Pierre Ansay' (Ansay, 2018, p. 15-16). Inspiré par Deleuze, il procéde en
organisant plusieurs plateaux, souvent trois, posés sur la méme surface. Suivant ce
modele, les plateaux ici représentent: 1. L'accompagnement d’enfants a I'exercice de la
pensée a I'école primaire dans le cadre d’ateliers ; 2. L’ceuvre d’Arendt comme texte
philosophique rythmé de poémes, de paraboles, de métaphores qui entrent en
résonance avec la PPE - a lire et a lier en faisant preuve de méthode et de prudence
intellectuelle - ; et 3. Notre subjectivité interprétative de doctorante, lectrice d’Arendt,
de ses commentateurs? et de ses détracteurs® - teintée de notre expérience de sept
années sur des terrains d’ateliers philosophiques. Suivant cette triple perspective, il ne
s’agit pas de « prendre en compte I'abstrait, mais (de) plonger dans le concret avec
quelque petit manuel de philosophie dans les poches, sous la main, comme insistaient
Spinoza et Epictéte » (Ansay, 2018, p. 16).

Tout d’abord, nous montrerons comment les discours d’Arendt peuvent étre mobilisés
pour contester la PPE. Ceci permettra, ensuite, de voir que les porte-paroles de ces
critiques, ainsi que les tenants de la PPE qui réfutent la pertinence d’une lecture
d’Arendt, manquent, sans doute, une opportunité d’innerver les ambitions politiques
de ces pratiques. Enfin, cette hypothése de recherche - inspirée par I'ceuvre et la
réflexion sur les conditions de possibilité d’une anthropologie politique - sera
poursuivie par et avec 'amor mundi.

Education et socialisation, 73 | 2024



10

11

12

13

14

Penser les ambitions singuliére et plurielle dans un atelier de philosophie. ...

Contester la philosophie pour enfants via Arendt

De maniére étonnante, les textes d’Arendt sont mobilisés par des tenants de la PPE,
autant que par des opposants. Trois des positions contestataires de la PPE fondées sur
Arendt retiennent notre attention. Nous les formulons comme suit : 1. « Le programme
scolaire de la PPE est « déplacé ou irréaliste » »; 2. «La PPE instrumentalise la
philosophie pour répondre a un agenda politique »; 3. « Les intervenants en PPE
instaurent un rapport aux savoirs qui donne aux éléves l'illusion qu’ils se situent a
égalité de I'enseignant ».

La premiére position est celle d’Arendt elle-méme, qui nous est parvenue via la mise en
évidence, par Tibaldeo, d’'un échange épistolaire entre elle et Lipman, au sujet de la dite
« crise de Little Rock » (Tibaldeo, 2023, p. 3). Au moment des faits, relatifs a la vie
civique américaine - la déségrégation raciale des écoles (1957-1958) -, Lipman écrit a
Arendt pour contester ses prises de positions (Arendt, 2009, p. 249-271) et lui faire part
de son projet Philosophy for Children (Lipman, 1959). Arendt va lui répondre que ce projet
est « déplacé ou irréaliste » (Tibaldeo, 2023, p. 64).

Ce n’est pas I'objet de cet article de développer la vive critique de Lipman adressée a
Arendt. Pour ce faire, nous renvoyons le lecteur a 'ouvrage de Tibaldeo. Ce qui est visé
ici, C’est la raison pour laquelle Arendt répond a Lipman que son projet est « déplacé ou
irréaliste ». Le ‘ou’ de I'expression se comprend non pas au sens d’une disjonction
exclusive (ou bien), mais inclusive (ou encore). N’ayant pas eu le texte sous les yeux - le
document se trouvant dans les archives de 1'Université de Montclair (USA) et n’ayant
pas été publié - I'interprétation qui suit doit se contenter de cette seule citation et
préte donc a caution.

La raison d’étre de cette réponse a Lipman, qui semble une des plus probables,
concerne la signification de la philosophie. Si la philosophie est comprise comme
I’ensemble des corpus et systémes élaborés a travers I'histoire, en vue de connaitre de
maniére détaillée et approfondie qui est I’étre humain et quel est I'univers dans lequel
il vit, alors la réponse d’Arendt est sensée et compréhensible. Toutefois, si la
philosophie est définie non pas comme un corpus de connaissances - bien que fondée
sur lui - mais comme la capacité de déplacement et de mobilisation d’opérations
mentales de questionnement, de recherche, de traduction, etc., ainsi que I'évaluation de
la validité et de la pertinence des résultats et des procédés ainsi mis en acte, alors
Arendt, comme d’autres, a peut-étre mal compris la visée de Lipman et Sharp. Bien que
cela demande de leffort, I'expérience montre que les enfants sont capables de
philosopher de la sorte. Il n’empéche, pourtant, que cela constitue une premiére
critique de la PPE, celle de l'usage du mot ‘philosophie’: lire, comprendre et
commenter des textes issus des traditions philosophiques et en écrire, ne sont pas des
activités directement accessibles aux enfants. Sans une progressivité dans les
apprentissages, il s’agirait bien d’un objectif « déplacé ou irréaliste ».

La deuxieme position contestataire porte sur 'instrumentalisation de la philosophie, en
vue de répondre a4 un agenda politique. Pour expliciter les arguments qui la
soutiennent, notre synthése porte majoritairement sur un article de Vansieleghem,
« Philosophy for Children as the Wind of Thinking » (Vansieleghem, 2005).
Vansieleghem mobilise la pensée d’Arendt pour montrer les risques d’une

interprétation de la PPE d'un point de vue strictement instrumental, en termes de

Education et socialisation, 73 | 2024



15

16

17

18

Penser les ambitions singuliére et plurielle dans un atelier de philosophie. ...

stratégies et de tactiques pédagogiques, en vue de développer des compétences
psychosociales considérées comme nécessaires a la démocratie. L'ceuvre d’Arendt
permettrait d’identifier les écueils d’une telle compréhension de la PPE, trop étroite
selon Vansieleghem. De ce point de vue, il ne faudrait pas considérer que ces pratiques
ont pour unique objectif de transmettre aux enfants un comportement déterminé par
la valorisation de 'esprit critique et du dialogue, en oubliant que ces notions peuvent
se vider de leur sens et se transformer en idées recues (autrement dit, en valeurs
relevant du registre de 'opinion et, ainsi, en agenda politique) ; et non constituer une
source d’émancipation dans les faits. Dans cet état d’esprit, Vansieleghem rejette
'idéologie qui fait de l'esprit critique et du dialogue les conditions nécessaires et
suffisantes de la démocratie et de la liberté.

Arendt est donc convoquée par Vansieleghem pour mettre en garde contre une
conception édulcorée des enjeux politiques en PPE, qui aurait des effets délétéres sur
I’éducation des enfants : au lieu d’initier au processus de formation, les ouvrant alors a
la démocratie par le fond et par la forme, les jeunes en seraient exclus. Ceci, a cause de
la confusion possible au moment de distinguer ce qui reléve, d’une part, des valeurs,
opinions et vérités dans un contexte sociohistorique et, d’autre part, ce qui reléve de
I’acte libre, de I'exercice de la pensée et de la recherche de sens avec les autres.

Est ainsi identifié ce qui semble étre une faille de la Philosophy for Children. A I'aide des
conceptions arendtiennes, une maniere de philosopher avec les enfants qui évite de
tomber dans l'écueil de linstrumentalisation est suggérée. Tout en montrant
ironiquement, écrit Vansieleghem, l'impossibilité dans laquelle se trouve la PPE
d’atteindre ses objectifs démocratiques, lorsque les pratiques sont instrumentalisées
(en poursuivant d’autres fins que de laisser surgir les questions). Ne pas
instrumentaliser I'atelier philosophique consisterait a laisser 'espace ouvert entre les
participants - c’est-a-dire a le laisser vide de toute volonté - en vue de rendre possible
la pensée en acte.

La derniére position qui prend le contrepied de la PPE nous est relayée par Roux-Lafay
(Roux-Lafay, 2013). La critique pointe 'ambiguité du rdle que joue I'adulte lorsque,
durant I'atelier de philosophie, il se place au méme niveau que les enfants. En effet, la
personne qui anime un atelier de philosophie institue un cadre dans lequel, a juste
titre, ses savoirs et ses connaissances, ainsi que son expérience au fil des années, n’ont
pas pour effet que son point de vue prévale sur celui des éléves. Pourtant, la bonne
participation et I'engagement des éléves dans I'activité repose sur une relation de
confiance, fondée sur I'autorité éducative que les éléves conférent a I'adulte qui les
accompagne dans leurs apprentissages. Tout cela revient a dire que « la posture de
'enseignant en jeu reléve d'une imposture » (Roux-Lafay, 2013, p. 1). L’adulte
responsable prétend se situer a égalité des éleves, alors quil détient I'autorité
d’instaurer I'activité. Les éléves pourraient, par ailleurs, reprocher a I'adulte de leur
ouvrir un tel espace seulement dans une durée de temps limitée et allant, peut-étre, a
I’encontre de régles instaurées par d’autres enseignants ou 'institution scolaire.

De la sorte, Arendt est citée par Roux-Lafay pour souligner la différence qui existe entre
un espace de parole et d’action qui s’ouvre entre personnes égales, qui détiennent
pleinement les moyens de persuader les autres, de se laisser persuader ou non, d’une
part, et entre des adultes et des enfants engagés dans une relation éducative et
formative, asymétrique dans les faits, de par la répartition des réles et des rapports
institués par la forme scolaire, d’autre part. En I'occurrence, I'enseignante se voit plutdt

Education et socialisation, 73 | 2024



19

20

21

22

23

Penser les ambitions singuliére et plurielle dans un atelier de philosophie. ...

attribuer le rdle de « médiation » (Roux-Lafay, 2013, p. 3), de « guidage » ou de sage-
femme (a la maniére d’une des figures classiques de Socrate), pour susciter et garantir
la rationalité des échanges (Roux-Lafay, 2013, p. 4). L’adulte qui enseigne ne serait donc
pas l'égale des éléves, méme si ceux-ci peuvent s’essayer a jouer des rdles
d’encadrement de I’activité, comme le préconise Delsol (2003), cite Roux-Lafay.

Penser les enjeux politiques des ateliers de
philosophie

Les positions qui viennent d’étre présentées pourraient avoir pour effet d’éloigner les
théories arendtiennes hors du champs des recherches en éducation et formation qui
sont basées sur de nouvelles conceptions de I'enfance et de 1’éducation, comme celles
de Dewey - un des piliers théoriques principaux de la PPE -. De plus, I'ceuvre d’Arendt
ne comporte aucune indications sur les moyens pédagogiques ou andragogiques
appropriés aux défis actuels de I’éducation et de la formation. Arendt reconnait n’avoir
aucune expertise dans ce domaine (Arendt, 2015, p. 8). Pourquoi, dés lors, continuer a
vouloir lire Arendst, s’inspirer de son paradigme et de ses schémes théoriques en PPE ?

Pour répondre, la suite de l'article montrera comment les trois problémes identifiés
dans la premiére partie - 1. La signification de la philosophie, 2. L'instrumentalisation
politique d’un dispositif scolaire et 3. Les relations intergénérationnelles hiérarchisées
- peuvent étre réinterrogés et mieux compris a I'aide d’une relecture contextualisée de
I'ceuvre d’Arendt.

Ce qui interpelle, a la lecture des textes d’Arendt, c’est sa relation ambivalente -
amour/haine - avec la tradition philosophique : formée et passionnée par ’exploration
des spheres d’abstraction de la pensée spéculative, Arendt ne cessera pourtant de
reprocher a la philosophie son incapacité a penser, pour eux-mémes, les événements
historiques et les actions humaines (Arendt, 1989 ; 2017b ; 2018a).

Arendt se forme a la philosophie entre 1924 et 1929 avec Heidegger et Jaspers. Au sortir
de la deuxiéme guerre mondiale en 1945, elle va de crises en désillusions, et cherche de
nouveaux chemins, hors ceux de la philosophie, pour penser ce qu'il s’est passé.
Pourquoi cela s’est passé, pourquoi de cette maniére-1a ? (Arendt, 1972, p. 8) Deux des
événements qu’elle cherche a comprendre sont la construction et I'usage de chambres a
gaz - auxquelles, dans un premier temps, son mari Heinrich Bliicher et elle ne croiront
pas, a cause du caractére non nécessaire et non justifié de l'acte sur le plan
miliaire (Arendt, 2017a, p. 23) - et 'emploi redoublé de la bombe atomique au Japon.
L’ambition des recherches d’Arendt est alors de redonner sens au politique hors de
I’Etat-Nation, car il génére des sans-Etat. Remarquons, non incidemment, que la
littérature va jouer une place prépondérante?.

Se tenant peu assurée sur un sol de décombres, sans repéres stables pour raisonner,
Arendt va se tourner vers ’étymologie grecque de la polis, sa réception romaine, et vers
la discipline de Ihistoire, pour tenter de dégager ce qui peut encore faire sens et
quelles sont les expériences politiques authentiques, lorsque celles-ci ne sont pas
recouvertes par 'approche surplombante de la philosophie. La notion qui émerge de
cette analyse théorique est celle de la liberté de I’agir humain, se distinguant du travail
et de la production. La condition de cette liberté - qui est associée a I'importance de
I'otium, donc a la question du temps, et qui est plus axée sur le mouvement corporel,

Education et socialisation, 73 | 2024



24

25

26

27

Penser les ambitions singuliére et plurielle dans un atelier de philosophie. ...

que sur la pensée et la parole - est qu’il existe un espace d’apparition pour la pluralité
des personnes humaines, dans leur unicité et leur différence; autrement dit, qu’il
existe un monde commun. La question que se pose alors Arendt consiste & comprendre
en quoi penser philosophiquement peut bien avoir un rdle a jouer la-dedans.

« Tantdt je pense et tantbt je suis », avoue Valéry (Arendt, 2018a, p. 109). L’expérience
du moi pensant serait « sans 4ge, dépourvue de sexe, sans qualité et sans histoire
personnelle » (Arendt, 2018a, p. 67). S'il existe une chose en soi, chére aux philosophes -
impossible a saisir comme phénoméne - ce serait donc uniquement le moi pensant (et
non pas ses objets de réflexion, contrairement a ce que le moi pensant aurait tendance
a croire®), Dés lors, dire que I’existence (ou I'inexistence) d’'un monde communément
partagé conditionne la liberté d’agir (ou son absence), ne suffit pas a montrer les
implications politiques de 1’exercice de la pensée ; car, en soi, dans la radicalité de son
expérience et ses processus de généralisation, le moi pensant ne semble a priori pas
vraiment concerné par les phénomeénes particuliers.

Pourtant penser « n’est pas rien ». Mais en quoi cette activité pourrait-elle faire partie
des « conditions qui poussent ’homme a éviter le mal » (Arendt, 2018a, p. 22)?
L’articulation entre penser et ne pas faire de mal semble en effet plutdt contingente.
Jusqu’a un certain point, le questionnement rigoureux et méthodique de la philosophie,
qui s’attele entre autres a la déconstruction des préjugés comme « c’est beau », « c’est
mal », etc. pour déterminer s’ils sont authentiques - c’est-a-dire s’ils proviennent de
véritables jugements réfléchis (que ce soit par nous ou des personnes auxquelles nous
faisons confiance) - peut, en effet, nous faire poser de meilleurs jugements sur soi, les
autres et le monde. Mais, comme le montre lhistoire, les obstacles et les disjonctions
sont plus nombreux que les implications. Penser peut toutefois nous faire éviter le pire
dans la mesure « ol les cartes sont sur table » (Arendt, 1996, p. 72-73) ; autrement dit,
lorsque nous détenons les informations nécessaires et suffisantes pour former un
jugement raisonnable. Cette problématique de la conscience morale fait écho aux
préoccupations de Lipman avec la Philosophy for children (Lipman, 2011).

Paradoxalement, la pensée a donc des implications politiques lorsqu’elle s’attéle a la
suspension, la construction et la déconstruction des jugements, mais seulement dans la
mesure ou sa signification n’est rattachée a rien de directement utile et intéressé.
Parfois penser c’est avéré utile (Arendt, 2018a, p. 169, citant Wittgenstein). En cela,
I'ceuvre d’Arendt est une ressource importante pour problématiser et délimiter ce que
peut et ne peut pas la philosophie « professionnelle » (Cassin, 2004, p. 21-54), d'un point
de vue politique, situé dans un contexte éducatif.

Le caractére désintéressé de la philosophie, comme condition paradoxale de ses
implications politiques, montre comment les sphéres d’activités humaines sont
imbriquées entre elles de facon complexe. En quelque sorte, les philosophes se
donnent, eux aussi remarque Arendt, un agenda politique : celui de reléguer le pouvoir
pour philosopher en paix, sans étre inquiétés par des problémes et préoccupations liés
a la vie en communauté, aux urgences, aux contingences, a l'imprévisibilité et
l'irréversibilité des actions d’une pluralité d’étres humains (Arendt, 2017b, p. 41). Dans
cette perspective, la position de Vansieleghem, de laquelle nous nous éloignons,
témoigne d’une approche purement intellectualiste, privilégiant les vues de I'esprit par
rapport aux enjeux sociaux et politiques, dont l'ancrage réel et matériel de
I’encadrement philosophique d’une classe d’enfants.

Education et socialisation, 73 | 2024



28

29

30

31

32

Penser les ambitions singuliére et plurielle dans un atelier de philosophie. ...

Ainsi, contre une certaine exégeése de I'ceuvre d’Arendt, nous n’interprétons pas ses
distinctions conceptuelles comme des domaines hermétiques les uns aux autres et
hiérarchisés. En effet, une démarche heuristique s’ouvre si 'on comprend ces
distinctions comme une matrice d’intelligibilité (Widmaier, 2022) ; laissant entendre
une voix autre, complémentaire par rapport aux modeéles sociologique et
fonctionnaliste. L’avantage est de bénéficier, en dialogue avec les autres approches,
d’une puissance de problématisation des enjeux politiques de la PPE, en vue de mieux
aborder leur complexité.

L’appareil conceptuel arendtien - « social/politique » ; « privé/public (6ffentlich) » ;
« société (Gesellschaft) /intimité (amour et amitié) » ; etc. (cf. Bouretz, 2023, p. 36) -
peut dés lors étre replacé dans son contexte théorique: comprendre le sens de la
politique et ce que signifie penser. Les participations d’Arendt aux débats publics, de
son passé ou de son présent®, peuvent étre replacées dans leur contexte sociohistorique
et relativisées. De fait, Arendt ouvre plus de problémes que de solutions. Notre
hypothése de lecture des prises de positions de la penseuse sur ces sujets est qu’elle
cherche a préserver un équilibre entre les différentes sphéres d’activité humaine, afin
qu’aucune des sphéres n’interfére négativement sur une autre. Pari ambitieux qui lui
vaut de se mesurer a de nombreuses difficultés et paradoxes. Cette hypothése de
lecture permettrait, peut-étre, de comprendre pourquoi Arendt est citée de tous bords
(progressistes/conservateurs, socialistes/libéraux, sionistes/antisionistes, etc.).

Lorsqu’Arendt observe que le régime nazi, rendant superflue la pluralité humaine,
étend la spheére politique a toutes les sphéres d’activité (I'activité théorique, la
production matérielle et symbolique, la force de travail, etc.), elle cherche alors a
redonner sens a la politique en cernant sa spécificité. Elle parvient a montrer en quoi le
dialogue entre une pluralité de points de vue sur le monde - condition de possibilité de
la politique - ne conditionne pas toutes les activités humaines. Par exemple, durant la
phase d’exécution de la production d’objets matériels, la pluralité des points de vue
n’est pas indispensable, voire contreproductive (sauf, bien sfir, si un probléme difficile
apparait dans le processus). Lorsqu’Arendt remarque, par ailleurs, que le social a
envahi tout I'espace public durant la révolution francaise, 3 cause de la misére du
peuple - celui-ci n’ayant pas « la liberté d’étre libre » (Arendt, 2019) -, elle déplore alors
la disparition du politique. Lorsqu’Arendt observe I’Etat américain s’ingérer dans les
écoles pour en imposer la déségrégation, en déployant I'armée (Little Rock), elle craint
que cela ne fasse un précédent et que I’Etat s’arroge le droit d’éduquer les citoyens, de
maniére surplombante et unilatérale, c’est-a-dire de les infantiliser’.

Vouloir philosopher a I'école, en définissant la qualité phénoménale de cet espace
comme neutre et apolitique, en prétendant ne véhiculer aucun agenda politique, c’est
oblitérer que nous ne pouvons faire abstraction de nos singularités et différences
sociohistoriques et que celles-ci influencent nécessairement nos prises de positions
axiologiques et éthiques. Défendre cette neutralité apolitique, serait-ce une fagon
cachée de maintenir un statu quo élitiste de la part d’Arendt ? Peut-étre. Arendt semble
étre empétrée dans certaines incohérences entre la radicalité de sa démarche
théorique, ses propres déterminismes sociohistoriques (européocentriques) et un
certain optimisme naif (Butler, 2007).

Il serait toutefois dommage de discréditer son ceuvre pour autant. Arendt dégage le

terrain pour se demander, avec toute la vigilance et la prudence requises pour ce genre
d’objet, en quoi penser philosophiquement - de maniére abstraite, désintéressée et

Education et socialisation, 73 | 2024



33

34

35

36

Penser les ambitions singuliére et plurielle dans un atelier de philosophie. ...

amorale - a-t-il une incidence sur la pensée politique - conditionnée par la pluralité des
points de vue et I'évaluation collective des conséquences pratiques de ses axiomes -, en
vue de créer/préserver un cadre juridique légitime pour tous les étres humaines et
leurs singularités.

Pour clore, abordons briévement le troisiéme et délicat probléeme des relations
intergénérationnelles. L'enjeu politique est de taille, puisqu’il s’agit de préserver la
relation de confiance entre les enfants et les adultes, autour des tensions entre le
nouveau et I'ancien. Contrairement a ce qu’Arendt a compris du pragmatisme deweyen
en éducation, les positions de ce dernier ne sont pas aussi éloignées des siennes qu’elle
ne le croit (bien que les principes et les visées théoriques différent). Le fait est que
certains disciples et successeurs de Dewey ont privilégié la focale sur I'enfant, plutot
que sur les programmes scolaires et les héritages culturels, ce que Dewey ne préconisait
pas (Fabre, 2023). Le paradigme arendtien pourrait bien constituer une ressource
précieuse pour penser la difficile articulation entre ce que les enfants apportent de
neuf et la préservation des « trésors du passé » (Tassin, 2017), afin que quelque chose
comme un monde commun puisse perdurer®. Ne pas faire fi de cette difficulté avec des
solutions simplistes et dichotomiques semble étre le pari d’Arendt, lorsqu’elle s’attarde
sur le sentiment d’amor mundi.

Une anthropologie politique et des structures
ontologiques paradoxales : I'amor mundi

Bien que peu reprise en PPE, 'amor mundi est une idée centrale dans la réflexion
d’Arendt. A son stade embryonnaire, cette idée apparait en octobre 1953, dans son
Journal de pensée’ (Arendt, 2005b, p. 498). Elle prend forme « & la maniére a la fois d’'un
mythe personnel et d’un chantier philosophique » (Coquio, 2020, p. 4). Elle deviendra
trois ans plus tard le titre d’un livre en gestation portant sur I'écriture d’une
anthropologie politique (Bouretz, 2023, p. 35) :

J'ai commencé tard a aimer vraiment ce monde, a vrai dire ces derniéres années

seulement, et je devrais étre capable de le faire maintenant. Par reconnaissance,

jintitulerai mon livre sur les théories politiques Amor mundi. (Lettre a Jaspers du 6

aoiit 1955)(Arendt et Jaspers, 2006).
Cet ouvrage ne verra toutefois jamais le jour (Bouretz, 2023, p. 52-54). Le livre qu’elle
publiera en 1958 - apreés la «rage intellectuelle » perceptible dans Les origines du
totalitarisme (1951) -, et qu’elle considére comme la reconstruction d’une anthropologie
philosophique lui permettant de poser les jalons de son anthropologie politique,
s’intitulera The Human Condition'® (Bouretz, 2023, p. 52). L’ambitieux et lumineux projet
n’aboutira pas, du moins pas sous la forme d’une somme théorique adoptant le point de
vue des acteurs politiques et non celui des philosophes, comme le souhaitait Arendt.
C’est peut-étre le lot de ce type de quéte qui est, par nature, infinie et plutét ambitieuse
pour une philosophe de formation. C’est peut-étre aussi le signe d’'une modalité
politique de la pensée, qui cherche d’autres formes que le discours philosophique.

D’apres I’étude de Coquio, nous pouvons suivre 'amor mundi a la trace au travers de
presque tous les écrits ultérieurs d’Arendt (Coquio, 2020, p. 3), surtout ceux édités a
titre posthume. Il reste, comme le déplore Bouretz, qu’Arendt n’écrira jamais
I'anthropologie politique qu’elle révait d’écrire a I'été 1955. Ceci a pour inconvénient de
nous faire prendre le risque actuel de n’élaborer que de pures conjectures, mais aussi

Education et socialisation, 73 | 2024



37

38

39

40

Penser les ambitions singuliére et plurielle dans un atelier de philosophie. ...

concevoir et profiter de l'avantage de nous autoriser a explorer librement les
virtualités de I'élément qui nous intéresse ici.

Dans un monde compris comme « une méme réalité vue depuis une pluralité de points
de vue » (Widmaier, 2020, p. 52), le prix de la liberté d’action est plut6t cher payé.
L’espace qui s’ouvre entre une pluralité d’acteurs est généralement inquiétant, risqué,
souvent déstabilisant pour la pensée. Ceci reléve du fait qu'il y régne notamment les
contingences relatives a la vie et a la mort, ainsi que 'imprévisibilité et I'irréversibilité
des actions humaines. En ce sens, le monde nous est a la fois « propre et impropre »
(Coquio, 2020, p. 5). Nous l'instaurons, dés lors que nous nous associons librement a
plusieurs, mais nous ne contrdlons pas ce qu'il peut en résulter concomitamment pour
soi, les autres et le monde commun. L’action humaine est, en ce sens, acosmique
(Coquio, 2020, p. 8), bien qu’elle ait besoin d'un monde pour se déployer, pour
apparaitre a la lumiére. L3, se loge le fait que nous sommes vulnérables (Ricoeur, 2005,
p. 31). Le nier nous rendrait aigris, insensibles, sourds et aveugles a la réalité;
incapables de promettre et de pardonner, ou encore d’assumer nos responsabilités.

En tant que co-constructeurs - « co-builders of the world » (Coquio, 2020, p. 7) - nous
pouvons donc autant nous y sentir familiérement chez nous, que découvrir que nous y
sommes étrangers. Cela dit, rien ne nous oblige a nous y engager, encore moins a nous
y réengager. Ce fut le choix (sous contrainte ou non) de la plupart des philosophes et
artistes, de s’isoler ; sans doute la condition de leurs vastes contributions a la vie de
I’esprit. Pour s’engager et se réengager librement et courageusement dans le monde, il
semblerait donc qu’il puisse falloir I'aimer plus que sa propre vie (Berns et al., 2010).
Par conséquent, il serait plutdt difficile, voire souffrant, d’aimer ce monde de la
pluralité. Pour que le monde devienne objet d’amour - tout politologue devrait le
savoir, écrit Arendt, avec ce ton qui lui est si singulier, mi autoritaire mi ironique -,
nous avons besoin d’oasis singuliéres, d’espaces, de temps, de rencontres, d’activités
encore, qui nous permettent de nous sentir en sécurité et de nous ressourcer (Arendt,
2016, p. 301). Ces « domaines de la vie [...] existent indépendamment, en grande partie
du moins, des conditions politiques » (Arendt, 2016, p. 301). Les oasis représentent une
des dimensions essentielles de la vie privée, protégée, cachée au regard non-ami : les
moments de temps libre authentiques, qui se distinguent de lescapismeet du
divertissement *°.

L’oxymore devient alors impossible a éluder: nous sommes en prise avec une
singularité plurielle (ou une pluralité singuliére). J'ai besoin d’oasis pour aimer le
monde, bien que les oasis le fassent disparaitre. Ce qui me permet de reprendre mon
souffle en vue de me soucier du monde, de le soigner, annihile du méme coup la
pluralité qui lui est constitutive. Il faut paradoxalement parfois perdre le monde de vue
pour s’y ancrer. Car, finalement, si je naménage pas le monde pour y habiter,
affrontant I'« espace-entre » inquiétant et stimulant de la pluralité, la source se tarit et
aucune matiére a penser et a aimer ne me parvient plus, me donnant pourtant accés a
I'art d’aimer et de penser. Aimer le monde l'instaure et le préserve. Mais je ne peux y
demeurer en continu, au risque de me perdre, de m’essouffler et de ne plus pouvoir
endurer les coups du sort ; comme se retrouver dans I'immobilité mortelle du désert
quand le soleil est au zénith, ou pire, dans une tempéte de sable!'.

La métaphore du désert et des oasis touche a I'importance des phénomeénes comme

I'amour entre deux personnes (et certaines formes d’amitié) qui, bien que constituant
un événement personnel rare, enflamme le monde qui précédemment nous reliait tout

Education et socialisation, 73 | 2024



41

42

43

44

45

Penser les ambitions singuliére et plurielle dans un atelier de philosophie. ...

en nous séparant, et constitue ainsi une force antipolitique, peut-étre plus puissante
encore que la terreur et la douleur (Arendt, 2005a, p. 308-309). Comme la philosophie,
cette activité d’une puissance inouie nous permet de douter de la réalité du moi, jusqu’a
la réalité du monde lui-méme (Arendt, 2018a), pouvant atteindre de hauts degrés de
désolation et d’absurdité lorsque l'isolement est prolongé (comme Heidegger aprés
1933 (Coquio, 2020, p. 12)). L’art peut aussi générer ce type d’expérience, inattendue, de
nous stopper net, subjugués par la beauté - n’excluant pas la souffrance, touchant a
I'intime, ouvrant a un universel particulier - en nous arrétant un instant sur le bord du
chemin (Arendt, 2018b).

Il apparait ainsi que la pensée et I'amour sont assimilables: ils ont cette méme
structure paradoxale. Hors du monde et pourtant reliés a lui, rien ne garantit la
circulation qui doit dés lors étre réactualisée et sans cesse renouvelée. Aucun principe
archétypal ne préfigure la rencontre. L'origine des phénomeénes provient des
phénomenes eux-mémes ; en 'occurrence, de la pluralité lorsqu’il s’agit du monde.
Dans cette optique, les implications mondaines ou politiques de la pensée en acte se
jouent dans son rapport, souvent conflictuel, a la faculté de juger - relative au passé -,
mais aussi a la faculté de vouloir - relative a I'avenir - (Arendt, 2018a). Arendt nous invite
a assumer la « condition paradoxale d’étres qui, bien que faisant partie du monde des
phénoménes, possédent une faculté, le pouvoir de penser, qui permet a I'esprit de
prendre ses distances a 1'’égard du monde, sans pouvoir en sortir ou le
transcender » (Arendt, 2018a, p. 70-71).

En ce qui concerne I'amour passionnel, ses implications mondaines se situent dans la
naissance d’un enfant; c’est-a-dire la natalité. Lorsqu’ils enfantent, les amants
« rentrent dans le monde d’ott leur amour les a chassés » (Arendt, 2005a, p. 309), ils y
sont reconduits (Arendt, 2005b, p. 118). Cela dit, le concept excéde rapidement 'amour
entre deux personnes, pour rejoindre toute naissance, au sens propre comme au figuré.
De 13, se dégage un puissant et joyeux mouvement de création et d’innovation.

Sans cet ancrage de 'amour et cette passion simultanée pour la pensée, nourrissant la
« vie au singulier », Arendt ne pourrait concevoir le courage d’aimer le monde et d’en
assumer la responsabilité. Ce monde humain nous appartient parce que nous
I'instaurons et le préservons via des actions politiques, mais il échappe a chaque
personne prise isolément: il provient de la «vie au pluriel ». Conscientisant ce
paradoxe, ’'amour passionnel (’'amitié intime) et 'amour de la vérité (la philosophie)
pourraient se traduire en amitié ayant une vertu politique?.

Le pari de I'éducabilité et sa tiche ambitieuse consisteraient, de ce point de vue, a
transmettre le goiit de cette amitié aux enfants, sans en atténuer la charge
problématisante. L’enjeu est de laisser s’exprimer la radicale nouveauté que les enfants
apportent avec eux, qu’ils ne pourront actualiser qu’en se dépassant eux-mémes, dans
le joyeux et douloureux processus de devenir adulte ; tout en instituant un temps et un
espace ou rendre possible I'amour du monde, afin de partager la responsabilité de
celui-ci.

Synthése et prolongement

Nous avons voulu montrer dans quelle mesure I'optique arendtienne de I’amor mundi
peut nous orienter dans I'analyse des expériences d’ateliers de philosophie avec des
enfants, en vue d’évaluer leur ambition politique. L’articulation de la vulnérabilité du

Education et socialisation, 73 | 2024

10



46

47

48

49

50

Penser les ambitions singuliére et plurielle dans un atelier de philosophie. ...

monde commun a celle des étres humains, enfants comme adultes, se double d'une
mise en abime, grice a la lecture d’Arendt: objet d’attention paradoxale pour la
personne responsable de I'animation, cette articulation peut aussi I'étre lorsque les
participants s’emparent de problématiques politiques. Nous avons ainsi éclairé via
Arendt, un des problémes dont il nous faut prendre soin, pour pouvoir endurer les
difficultés, tout en continuant a croire au monde et a avoir confiance en sa lumiére
(Coquio, 2020, p. 9). Le pari de prendre au sérieux la paradoxologie arendtienne (Tassin,
2018, p. 172) et son amor mundi peut ou gagne donc a étre tenu.

Nous proposons en ce sens que des précatégories d’observation comme
[amour_de_la_pluralité], [amour_de_la_vérité], [amitié_politique] ou [amitié_intime]
seraient utiles au terrain'®. Ces idées directrices, issues d’une lecture approfondie de
I'ceuvre arendtienne, semblent pouvoir conserver la complexité des problémes
politiques, dans un contexte éducatif et socialisateur. Le champ théorique arendtien (y
compris ses lecteurs et lectrices) est pertinent et pourrait devenir plus fécond encore
sur le terrain pour repérer les blocages et les endroits de frictions.

Dans le prolongement de cet article, suivant le principe d’une théorisation ancrée dite
hétérodoxe', les catégories finales émergeront a posteriori des expériences d’enquéte
(Paillé et Mucchielli, 2021 ; Strauss et Corbin, 2008). Exploiter les verbatims d’ateliers
avec des enfants pourrait étre tenté, pour vérifier la convergence avec les pistes
arendtiennes : 1. Pourquoi et comment philosopher pour et avec des enfants? ; 2.
Comment se traduisent concrétement les implications politiques de la pensée dans les
dispositifs pédagogiques de la PPE? ; 3. En quoi les relations entre adultes, entre
adultes et enfants, entre enfants et enfants gagnent a étre éclairées par I'amor mundi ?

Comme les enfants sont présents par obligation dans notre forme scolaire actuelle, il
importe, sans doute, dans I’esprit de 'amor mundi, de se rendre sensibles aux incursions
de libertés individuelles et collectives ; dont celles de la personne qui anime. Ainsi
averties, I'attention des personnes peut se focaliser sur les choix a faire en animation
face aux difficultés, relatives a la modulation du soin donné aux dimensions
anthropologiques paradoxales - singuliére et plurielle -. Comment ces dimensions
paradoxales peuvent-elles se combiner empiriquement en PPE via une visée politique ?

Les écrits d’Arendt, I'étude de son sentiment d’amor mundi, sa conception du monde,
ouvrent et ceuvrent a une possible traduction féconde, pour transformer le contexte
d’observation et d’analyse des pratiques en PPE, dégageant |’épineuse question des
détracteurs, et ainsi compléter I'arsenal théoréthico-pratique utile au terrain scolaire.
Pour synthétiser, lire l'ceuvre d’Arendt sur les thématiques citées engage a
problématiser les relations singuliéres et plurielles inter et intrapersonnelles (Vygotski,
1978, p. 57). Ensuite, les tensions et les rapports conflictuels potentiels peuvent, y
compris en situation réelle, étre abordés suivant une perspective anthropologique,
caractérisée par un sentiment paradoxal, mélant perplexité et enthousiasme a scruter
la pensée des enfants, comme celle des adultes - responsables, fragiles, ancrés
politiquement -. L’idée d’amor mundi permet d’assumer la conflictualité des enjeux
humains a bitir, en pensée au moins, un monde commun.

Education et socialisation, 73 | 2024

11



Penser les ambitions singuliére et plurielle dans un atelier de philosophie. ... 12

BIBLIOGRAPHIE

Agostini, M. (2010). L’apprentissage du philosopher a I'école primaire. Analyse d’une expérience d’un
atelier de CM2 sous l'éclairage de la pensée de Montaigne [Education]. Université de Provence - Aix-
Marseille L.

Ansay, P. (2018). Lucky Luke, la justice et la philosophie. Couleur livres asbl.

Arendt, H. (1972). Le Systéme totalitaire (R. Davreu, J.-L. Bourget et P. Lévy, Trad.). Seuil.

Arendt, H. (1974). Vies Politiques (E. Adda, Trad.). Gallimard.

Arendt, H. (1989). Penser I'événement (C. Habib, Trad.). Belin.

Arendt, H. (1996). Considérations morales (M. Ducassou et D. Maes, Trad.). Payot et Rivages.
Arendt, H. (1999). Le Concept d’amour chez Augustin (A.-S. Astrup, Trad.). Editions Payot et Rivages.
Arendt, H. (2005a). Condition de I’homme moderne (G. Fradier, Trad.). Calmann-Lévy.

Arendt, H. (2005b). Journal de pensée (S. Courtine-Denamy, Trad.). Le Seuil.

Arendt, H. (2009). Responsabilité et jugement (J.-L. Fidel, Trad.). Payot et Rivages.

Arendt, H. (2015). La Crise de I’éducation, extrait de La Crise de la culture. Gallimard.

Arendt, H. (2016). Qu’est-ce que la politique ? (C. Widmaier, M. Frantz-Widmaier, S. Taussig et C.
Nail, Trad.). Le Seuil.

Arendt, H. (2017a). Humanité et terreur. Et autres essais (F. Bouillot, Trad.). Payot.
Arendt, H. (2017b). Juger. Sur la philosophie de Kant (M. Revault d'Allonnes, Trad.). Le Seuil.

Arendt, H. (2018a). La vie de l'esprit. La pensée. Le vouloir (2é édition). (L. Lotringer, Trad.) Presse
Universitaire de France.

Arendt, H. (2018b). La crise de la culture (P. Lévy, Trad.). Gallimard.
Arendt, H. (2019). La liberté d’étre libre (F. Bouillot, Trad.). Payot et Rivages.

Arendt, H. et Jaspers, K. (2006). La philosophie n’est pas tout a fait innocente, lettres choisies par Jean-
Luc Fidel (E. Kaufholz-Messmer, Trad.). Payot et Rivages.

Aron, R. (2005). L’essence du totalitarisme. A propos de Hannah Arendt. Commentaire, 112, 943-954.
Belle, K. S. (2023). Hannah Arendt et la question noire (B. Basse, Trad.). Editions Kimé.

Berns, T., Blésin, L. et Jeanmart, G. (2010). Du courage. Les Belles Lettres.

Bessis, S. (2021). Je vous écris d’une autre rive. Lettre a Hannah Arendt. Elyzad.

Bouretz, P. (2023). Qu’appelle-t-on philosopher ? L’atelier d’Hannah Arendt. Gallimard.

Bourgault, S. (2015). Le féminisme du care et la pensée politique d’Hannah Arendt : Une
improbable amitié. Revue Recherches féministes, 28(1), 11-27.

Butler, J. (2007). Je suis 'une des leurs, voila tout : Hannah Arendt, les Juifs et les sans-Etat. La

revue internationale des livres et des idées, 2, 3-7.

Education et socialisation, 73 | 2024



Penser les ambitions singuliére et plurielle dans un atelier de philosophie. ...

Cassin, B. (2004). Grecs et Romains : Les paradigmes de I'Antiquité chez Arendt et Heidegger. In Politique
et pensée. Payot.

Coquio, C. (2020, mars 24). Hannah Arendt : Amor mundi / croire au monde. Croire au monde : un
concept politique de monde au croisement de l'action et de U'art. Pourquoi Arendt importe / Why Arendt

matters. Université Paris-Diderot.
Daniel, M.-F. (1997). La philosophie et les enfants. Les modéles de Lipman et de Dewey. De Boeck.

Delsol, A. (2003). La pensée provisoire chez I'enfant de maternelle. Les activités a visée philosophique en
classe : I'émergence d’un genre ?. Canopé - CRDP de Rennes

Fabre, M. (2023). John Dewey versus Hannah Arendt. Deux conceptions philosophiques
d’éducation a la citoyenneté. Recherches et éducations [Online], 25.

Faye, E. (2016). Arendt et Heidegger : Extermination nazie et destruction de la pensée. Albin Michel.
Foray, P. (2001). Hannah Arendt, I’éducation et la question du monde. Le Télémaque, 19(1), 79-101.

Galichet, F. (2000). Philosophie et éducation a la citoyenneté. no IV Encontro de Diddctica da Filosofia,
Cidadania - ensino e aprendizagem da filosofia, Coimbra, Portugal.

Glaser, J. (1998). Thinking Together: Arendt’s Visiting Imagination and Nussbaum’s Judicial
Spectatorship as Models for a Community of Inquiry. Thinking: The Journal of Philosophy for
Children, 14(1), 17-23. https://doi.org/10.5840/thinking199814116

Golinvaux, E. (2021). Etre chez soi dans une discussion publique virtuelle. Quelques réflexions.
Diotime, 89. https://diotime.lafabriquephilosophique.be/numeros/089/017/

Hawken, J. (2016). Philosopher avec les enfants : Enquéte théorique et expérimentale sur une pratique de
l'ouverture d’esprit [Philosophie]. Université de Paris-Sorbonne.

Jespers, L. (2014). Citoyenneté démocratique et délibération comme processus émancipateur chez
Matthew Lipman et Amartya Sen. In La philosophie au cceur de I'éducation autour de Matthew Lipman.
Vrin.

Levet, B. (2011). Le musée imaginaire d’Hannah Arendt : Parcours littéraire, pictural, musical de I'oeuvre.
Editions Stock, 2011.

Lipman, M. (1959, mars 30). Lettre a Hannah Arendt (Box 25). Library of Congress.
Lipman, M. (2011). A I’école de la pensée (3¢ édition). (N. Descostre, Trad.). De Boeck.

Paillé, P. et Mucchielli, A. (2021). L’analyse qualitative en sciences humaines et sociales (5¢ édition).
Armand Colin.

PhiloCité. (2020). Philosopher par le dialogue. Quatre méthodes. Vrin.

Point, C. (2020). L’autorité éducative : Inquiétudes et promesses de Hannah Arendt. Le Télémagque,
57(1), 133-150. Cairn.info. https://doi.org/10.3917/tele.057.0133

Ricoeur, P. (2005). Préface. In Condition de ’'homme moderne. Calmann-Lévy.
Revault d’Allonnes, M. (2002). Fragile Humanité. Aubier.

Roux-Lafay, C. (2013). La pertinence d’échanges réglés a visée philosophique a I’école primaire.
Diotime, 57. https://diotime.lafabriquephilosophique.be/numeros/057/006/

Sharp, A. M. (2007). Let’s go visiting: Learning judgment-making in a classroom community of
inquiry. Gifted Education International, 23(3), 301-312.

Education et socialisation, 73 | 2024

13


https://doi.org/10.5840/thinking199814116
https://doi.org/10.5840/thinking199814116
https://diotime.lafabriquephilosophique.be/numeros/089/017/
https://doi.org/10.3917/tele.057.0133
https://diotime.lafabriquephilosophique.be/numeros/057/006/
https://diotime.lafabriquephilosophique.be/numeros/057/006/

Penser les ambitions singuliére et plurielle dans un atelier de philosophie. ... 14

Corbin, J. et Strauss, A. (2008). Basics of qualitative research : Techniques and procedures for developing
grounded theory, 3rd ed. (p. xv, 379). Sage Publications, Inc.

Taminiaux, J. (1992). La fille de Thrace et le penseur professionnel. Payot.

Tassin, E. (2017). Le trésor perdu. Hannah Arendt, Iintelligence de l'action politique. Editions
Klincksieck.

Tassin, E. (2018). Pourquoi agissons-nous ? Questionner la politique en compagnie d’Hannah Arendt. Le
bord de ’eau.

Tibaldeo, R. F. (2023). Matthew Lipman and Ann Margaret Sharp: Philosophy for Children’s Educational
Revolution. Springer Nature.

Usclat, P. (2008). Le probléme du réle du maitre dans la discussion a visée philosophique : L’éclairage
d’Habermas [Université Montpellier 3].

Vygotski, L. S. (1978). Internalization of higher psychological functions. Mind in society. Harvard
University Press.

Vansieleghem, N. (2005). Philosophy for Children as the Wind of Thinking. Journal of Philosophy of
Education, 39(1), 19-35.

Widmaier, C. (2020). Naissance et événementialité de I'existence. In Naitre et renaftre (p. 43-58).
Presses Universitaires de France.

Young-Bruehl, E. (1982). Hannah Arendt, for love of the world. Yale University Press.

NOTES

1. Parti trop tét, brusquement, a qui nous rendons ici hommage

2.
Quelques personnes lectrices et héritiéres de Arendt ayant été consultées : Elisabeth Young-
Bruehl, Jacques Taminiaux, Philippe Foray, Myriam Revault d’Allonnes
3. Quelques personnes lectrices et réfutatrices de Arendt ayant été consultées :

Raymond Aron, Sophie Bourgault, Emmanuel Faye, Sophie Bessis, Kathryn Sophia Bel

4.
Arendt lit les auteurs du passé comme Shakespeare par exemple, mais aussi Stefan Zweig,
Faulkner, Hemingway, Kafka, W.H. Auden qui lui sont contemporains (le dernier ayant été son
amij)

5.

Pour Arendt, tout ce qui apparait a la pensée a propos de I'étre des choses devrait étre compris
comme un phénomeéne percu, et examiné en tant que tel, pour lui-méme, sans chercher a y
déceler une essence qui se cacherait dans un arriére-monde métaphysique. Car tout ce qui serait
ainsi trouvé a propos de la politique ne serait qu’une illusion de la raison ; rien de réel pour
I’action au sein d’une pluralité d’étres humains
6. Les révolutions francaise, américaine et hongroise, le procés de Eichmann a Jérusalem,etc.
7. Notons que I'infantilisation est une forme de la maltraitance méme envers les enfants
8.
Dans cette optique, Arendt n’est ni défaitiste (Usclat, 2008, p. 186), ni passéiste (Fabre, 2023, p. 3)
9. Publication de vingt-huit cahiers de notes de Arendt, datés de juin 1950 & juin 1973
10.
A I'instar de Bouretz, nous citons le titre du livre en anglais parce qu’il se rapproche plus de
I'intention de 'autrice que le titre traduit en frangais,

Education et socialisation, 73 | 2024



Penser les ambitions singuliére et plurielle dans un atelier de philosophie. ...

Condition de ’'homme moderne ; titre choisi par I'éditeur frangais parce queLa condition humaine
était déja pris, par Malraux
11.
Chez Arendt, cette derniére image renvoie aux totalitarismes nazi et stalinien (Arendt, 2014, p.
300)
12. Voir la figure de Lessing que dessine Arendt a ce sujet(Arendt, 1974)
13.
Notre thése en préparation exploite en ce sens une grille d’étude des verbalisations enfantines
pour en proposer un codage, en vue de tester ces catégories arendtiennes et mesurer leur intérét
pour comprendre les échanges philosophiques en atelier philosophique a I’école primaire
14.
Il s’agit de puiser dans un champ théorique déja existant et d’expliciter 'approche
épistémologique de maniére
déductive ; mais tout en abordant les expériences de
terrain avec de « nouveaux yeux », ou de « nouvelles oreilles », pour obtenir des résultats
théoriques de maniere

inductive. D’ou I'appellation : « théorisation ancrée hétérodoxe »

RESUMES

Cet article propose de questionner la pertinence et la fécondité de (re)lire I’ceuvre de Hannah
Arendt dans le contexte des pratiques de la Philosophie Pour Enfants (PPE), en particulier &
propos de l'articulation problématique des enjeux singulier et pluriel faisant obstacle a leur
ambition politique. De maniére générale, 'ceuvre d’Arendt est mobilisée autant par les
opposants, que par les défenseurs de la PPE. Dans un premier temps, il s’agira d’examiner trois
positions qui contestent la PPE en se basant sur Arendt. Ceci permettra de souligner, dans un
second temps, trois problémes centraux en éducation et en formation, et de montrer en quoi
ceux-ci pourraient étre réinterrogés via la paradoxologie arendtienne (Tassin, 2018, p. 172). Dans
un troisiéme temps, sera exposée une tentative de reconstruction de I'anthropologie politique
que visait Arendt autour de I'amor mundi ('amour du monde), en vue d’en proposer une
traduction ultérieure en grille d’analyse de la PPE, dans des contextes scolaires de classes de
primaire (France et Belgique). Il ne s’agit pas tant de penser « a la maniére de » Arendt, que
d’emprunter des chemins qu’elle a ouvert.

This article proposes to question the relevance and fruitfulness of (re)reading the work of
Hannah Arendt in the context of the practices of Philosophy for Children (P4C), in particular with
regard to the problematic articulation of singular and plural issues, hindering their political
ambition. Generally speaking, Arendt's work is mobilized as much by the opponents as by the
defenders of the P4C. Firstly, we will examine three positions which challenge the P4C based on
Arendt. This will make it possible to highlight, secondly, three central problems in education and
training, and to show how these could be re-examined via Arendtian paradoxology (Tassin, 2018,
p. 172). Thirdly, an attempt will be made to reconstruct the political anthropology that Arendt
aimed for around amor mundi (love of the world), with a view to proposing a translation into a
P4C analysis grid, in school contexts of primary classes (France and Belgium). It is not so much a
question of thinking “in the way of” Arendt, as of taking paths that she opened.

Education et socialisation, 73 | 2024

15



Penser les ambitions singuliére et plurielle dans un atelier de philosophie. ...

INDEX

Mots-clés : Amour, Monde, Liberté, Transmettre, Penser, Paradoxologie, Terrain
Keywords : Love, World, Freedom, Transmit, Think, Paradoxology, Field

Education et socialisation, 73 | 2024

16



	Penser les ambitions singulière et plurielle dans un atelier de philosophie. L’amor mundi d’Arendt
	Contester la philosophie pour enfants via Arendt
	Penser les enjeux politiques des ateliers de philosophie
	Une anthropologie politique et des structures ontologiques paradoxales : l’amor mundi
	Synthèse et prolongement


