
Distinguer le pouvoir politique et la domination
coercitive avec Hannah Arendt
Emma Augris

Dans  L’Enseignement philosophique 2025/1 75e Année , pages 57 à 66
Éditions Association des professeurs de philosophie de l’enseignement public

ISSN 0986-1653
DOI 10.3917/eph.751.0057

Article disponible en ligne à l’adresse
https://shs.cairn.info/revue-l-enseignement-philosophique-2025-1-page-57?lang=fr

Découvrir le sommaire de ce numéro, suivre la revue par email, s’abonner...
Scannez ce QR Code pour accéder à la page de ce numéro sur Cairn.info.

Distribution électronique Cairn.info pour Association des professeurs de philosophie de l’enseignement public.
Vous avez l’autorisation de reproduire cet article dans les limites des conditions d’utilisation de Cairn.info ou, le cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre
établissement. Détails et conditions sur cairn.info/copyright.
Sauf dispositions légales contraires, les usages numériques à des fins pédagogiques des présentes ressources sont soumises à l’autorisation de l’Éditeur ou, le cas échéant, de
l’organisme de gestion collective habilité à cet effet. Il en est ainsi notamment en France avec le CFC qui est l’organisme agréé en la matière.

https://shs.cairn.info/revue-l-enseignement-philosophique-2025-1-page-57?lang=fr


L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

DOSSIER

DISTINGUER LE POUVOIR POLITIQUE  
ET LA DOMINATION COERCITIVE  
AVEC HANNAH ARENDT

Emma AUGRIS
Doctorante en philosophie à l’ENS de Lyon

Dans les démocraties contemporaines, nous comprenons le plus souvent 
l’État comme une institution qui exerce une souveraineté sur un groupement 
humain sur un territoire délimité, qui organise la société de l’extérieur. Du fait 
de cette extériorité, un des traits distinctifs de la pensée politique contempo-
raine est celui d’associer l’organisation politique de la société à la domination 
coercitive : l’État exerce une domination juridique, militaire, dans certains 
cas religieuse, sur la population. Dans cette configuration, le pouvoir prend 
une forme hiérarchique, selon la structure dominant- dominé, et la politique, 
celle d’une compétition pour l’accès aux postes de pouvoir. Outre la réflexion 
sur l’organisation institutionnelle idéale, on compte parmi les objets cen-
traux de la philosophie politique celui de savoir ce qui légitime une domina-
tion coercitive : ce sont par conséquent la justification du recours à la force 
et le statut de la violence au sein du politique qui sont directement interrogés.

Pourtant demeurent des expériences politiques où les rapports de pouvoir 
ne s’inscrivent pas dans le cadre d’une organisation coercitive : l’ethnologue 
Pierre Clastres observait en Amérique du Sud des communautés autochtones 
où l’opposition entre dominants et dominés n’existe pas, des sociétés dites 
« sans État »1, qui sont tout de même organisées politiquement. C’est ce qu’il 
analyse en observant l’existence de chefs « sans pouvoir », dont toute pré-
tention à la domination est neutralisée efficacement par les rites qui orga-
nisent la société. Le prisme d’analyse qui assimile le pouvoir à la domination 
coercitive est, selon Clastres, insuffisant quand il s’agit de rendre compte de 
la structure de certaines sociétés qui ont une organisation politique diffé-
rente de la nôtre. Mais ne pourrait-il pas également masquer une dimension 

1. Pierre Clastres, La société contre l’État : recherches d’anthropologie politique, Paris, Minuit, 1991.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

56 EmmA AUgRIs

potentielle, voire réelle, de notre propre vie politique dans le cadre démo-
cratique ? Ce cas-limite des sociétés « sans État » nous permet de question-
ner la complémentarité supposée entre pouvoir et coercition, et l’idée selon 
laquelle l’utilisation de la violence serait nécessaire à l’organisation poli-
tique d’une communauté. Peut-on penser le pouvoir hors de tout rapport 
de domination d’individus sur d’autres individus ?

LA SPÉCIFICITÉ DE LA VIOLENCE

Le point de vue de Hannah Arendt sur la violence, développé dans son 
ouvrage de 1970 Du mensonge à la violence2, offre une illustration singu-
lière des difficultés analytiques liées à l’équivalence entre pouvoir et domi-
nation coercitive dans les démocraties contemporaines. L’autrice fournit à 
nos yeux des outils conceptuels originaux pour traiter cette problématique. 
Un des grands enjeux de la réflexion d’Arendt est de proposer une archéo-
logie des grands concepts de la philosophie politique dont le sens d’origine 
remonte pour elle à l’Antiquité grecque et romaine : il n’est pas question de 
proposer un modèle politique idéal, mais plutôt de réfléchir à ce qu’était ini-
tialement le politique. Or ce sont aussi bien cette re-conceptualisation de la 
violence en politique par Arendt que les implications de cette confusion sur 
la crise démocratique actuelle qui ont attiré notre attention.

Une question qui surgit à la lecture du chapitre « Sur la violence » est 
la suivante : que peut-on gagner, dans notre contexte politique, qui est en 
grande partie une crise de la légitimité démocratique, à penser la violence et 
le pouvoir sur des plans séparés ? C’est en tout cas l’hypothèse que nous nous 
proposons d’explorer : dans quelle mesure une tentative d’appréhender avec 
Arendt la violence dans sa spécificité peut-elle nous ouvrir à une compré-
hension plus fine du politique et des difficultés qui incombent à l’État-nation 
contemporain ? Nous souhaitons ainsi soumettre à la réflexion la possibilité de 
concevoir le pouvoir politique à distance de la violence et, plus généralement, 
d’interroger la légitimité de parler de violence à propos de la force publique.

Dans un premier temps, nous ferons droit à la définition de la violence 
proposée par Arendt dont l’originalité tient à la fois à son irréductibilité 
au pouvoir politique, mais aussi au fait qu’elle doit être appréhendée de 
façon pluridimensionnelle (physique, psychologique, etc.). Dans un second 
temps, notre objectif sera de comprendre par conséquent l’origine de cette 
imprécision conceptuelle et ses éventuelles conséquences politiques. Nous 
avons choisi d’appuyer notre analyse sur la version allemande de On vio-
lence3, Macht und Gewalt4 : l’allemand était en effet la langue maternelle 

2. Hannah Arendt, Du mensonge à la violence : essais de politique contemporaine [1972], trad. G. Durand, 
Paris, Calmann-Lévy, 2016
3. H. Arendt, On violence [1970], New York, Harcourt, Brace & World, 1970.
4. Hannah Arendt, Le pouvoir et la violence [Macht und Gewalt, 1970], trad. G. Uellenberg, 27e  édition, 
Münich, Piper, 2019.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

DIsTINgUER LE pOUVOIR pOLITIqUE ET LA DOmINATION COERCITIVE AVEC hANNAh ARENDT 57

d’Arendt et cette traduction est l’équivalent d’une seconde version de On 
violence retravaillée par l’autrice.

Avant d’aborder plus précisément la distinction entre pouvoir politique 
et violence, il nous faut d’abord comprendre que, du point de vue d’Arendt, 
la domination et la violence s’impliquent mutuellement : cette précision figure 
dans l’article « Qu’est-ce que l’autorité ? »5. À partir de ce qu’elle était dans 
l’Antiquité romaine, l’autrice observe que l’autorité et la contrainte, dans leurs 
définitions d’origine, s’excluent mutuellement : elle situe l’autorité à distance 
de ce que nous pouvons traduire par la « domination coercitive » (der Zwang6, 
aussi bien « la force », « la coercition » que « la contrainte »7), rapport inéga-
litaire par excellence, qui s’appuie sur la force physique, ou éventuellement 
sur une pression psychologique, exercée sur autrui pour l’amener à faire ce 
qu’il n’aurait pas accompli de sa propre initiative. Cette force contraignante et 
coercitive est ainsi assimilée à la violence (die Gewalt), à l’usage de « moyens 
extérieurs de coercition »8. Le lien entre domination et violence est fondé sur 
le fait que cette dernière est ce qui rend effectifs les rapports de domination.

Cependant, c’est dans ses textes plus tardifs De la révolution9 et Du men-
songe à la violence qu’Arendt se concentre davantage sur la question de la 
violence pour elle-même : le deuxième nous intéressera principalement, 
en tant qu’il présente à nos yeux une réflexion plus aboutie et nuancée sur 
le rapport entre violence et pouvoir politique. Cette conceptualisation est à 
première vue paradoxale sur au moins un point : la définition de la violence 
qu’elle propose conduit à la fois à la replacer sur le plan de la réalité qui est 
d’abord le sien, celui des relations humaines prépolitiques, tout en montrant 
qu’elle est aussi un instrument politique de premier ordre au sein de l’État.

Le chapitre qui nous intéresse, « Sur la violence »10, a pour enjeu de propo-
ser une description de la violence dans ce qu’elle a de spécifique, tandis qu’elle a 
toujours été pensée dans la continuité du pouvoir politique, ce qu’Arendt consi-
dère comme insuffisant : les mouvements politiques étudiants des années 1960 
servent de toile de fond contextuelle à cet essai, ainsi que la répression du peuple 
tchécoslovaque par les chars soviétiques en 1968. Arendt est surtout gênée par 
la prétention de certains penseurs à distinguer les bons des mauvais usages de 
la violence : ce sont davantage ses effets qui l’intéressent, en vue de proposer 
une analyse phénoménologique11. En premier lieu, son objectif n’est donc pas 

5. H. Arendt, « Qu’est-ce que l’autorité ? » [1961], dans La crise de la culture : huit exercices de pen-
sée politique, trad. P. Lévy, Paris, Gallimard, 2000, p. 121-185.
6. H. Arendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft [1961], 4e édition, Münich / Berlin / Zürich, Piper, 
2016, p. 159.
7. Nous choisissons de traduire « Zwang » par « contrainte » par souci de cohérence avec la suite 
de notre propos.
8. François Terré, « L’autorité dans la démocratie », Commentaire, n° 132 (4), 2010, p. 903-910.
9. H. Arendt, De la révolution [1963], trad. M. Berrane, Paris, Gallimard, 2013.
10. H. Arendt, Du mensonge à la violence, op. cit., p. 139-274.
11. Valérie Gérard, « Politique et violence selon Hannah Arendt : la violence antipolitique vs la po-
litisation violente des rapports humains », dans G. Sibertin-Blanc (éd.), Violences : Anthropologie, 
politique, philosophie, Toulouse, EuroPhilosophie Éditions, 2017.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

58 EmmA AUgRIs

d’essentialiser la violence, encore moins d’en faire une réalité absolument sépa-
rée du pouvoir : il est même « extrêmement rare de les trouver séparés l’un de 
l’autre et sous leur forme pure et donc extrême »12. Le fait de les appréhender 
séparément revient simplement à prendre acte du fait que le pouvoir et la vio-
lence ne sont pas la même chose, sans dire pour autant qu’il n’existe entre eux 
aucune forme de complémentarité, voire d’association. En effet, la violence 
et le pouvoir s’appellent l’un et l’autre dans la réalité, par exemple lorsque le 
pouvoir s’affaiblit : « Les détenteurs du pouvoir […] sentant que ce pouvoir est 
sur le point de leur échapper, éprouvent toujours les plus grandes difficultés à 
résister à la tentation de le remplacer par la violence »13.

Mais ce basculement fait à terme disparaître le pouvoir : « Le pouvoir et la 
violence s’opposent par leur nature même ; lorsque l’un des deux prédomine 
de façon absolue, l’autre est éliminé […] la violence peut détruire le pouvoir, 
elle est parfaitement incapable de le créer »14. Dès lors, la violence n’est ni la 
continuité, ni la manifestation du pouvoir. Cette identification non-interrogée 
trouve en fait son origine dans une confusion analytique qui consiste à penser 
le pouvoir en termes de « commandement et d’obéissance » et d’en déduire 
que le gouvernement d’un État est caractérisé par « l’emploi des moyens de 
la violence »15, donc est emblématique de « la domination de l’homme sur 
l’homme »16. Or, on est pour Arendt autorisé à parler d’une véritable différence 
de nature entre violence et pouvoir. D’après son ouvrage antérieur Condition 
de l’homme moderne, la violence est même un phénomène pré-politique17, 
c’est-à-dire qu’elle est réservée à la sphère privée et qu’elle est éventuelle-
ment une étape de transition qui contribue à l’organisation de la vie politique : 
par exemple, lors de la Révolution française, événement disruptif, qui visait 
une refonte institutionnelle profonde. Dans la sphère privée, elle peut aussi 
être la condition de maintien de la vie politique comme telle : sans esclaves, 
les citoyens athéniens n’étaient pas en mesure de se libérer pour participer 
activement aux affaires de la cité, les esclaves étaient les dominés grâce aux-
quels existait l’espace politique. Le politique est en effet pour Arendt tout ce 
qui a trait à l’organisation commune des affaires publiques (par opposition 
au privé, qui touche à tout ce qui relève de la satisfaction des besoins vitaux), 
à l’exercice du pouvoir. C’est la raison pour laquelle elle décide de traiter de 
la violence comme d’un phénomène particulier, en lien avec la puissance, 
l’autorité et le pouvoir : « la violence a si rarement fait l’objet d’une analyse 
ou d’une étude particulière », constate-t-elle18.

Si nous résumons point par point les principales caractéristiques qu’elle 
lui reconnaît alors, notons qu’elle présente tout d’abord la violence comme 

12. H. Arendt, Du mensonge à la violence, op. cit., p. 196.
13. Ibid. p. 250.
14. Ibid. p. 209-210.
15. Ibid. p. 191.
16. Ibid. p. 205.
17. H. Arendt, Condition de l’homme moderne [1961], trad. G. Fradier, Paris, Calmann-Lévy, 2017, p. 69.
18. Ibid., p. 148.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

DIsTINgUER LE pOUVOIR pOLITIqUE ET LA DOmINATION COERCITIVE AVEC hANNAh ARENDT 59

un moyen en vue d’une fin : « La violence est, par nature, instrumentale ; 
comme tous les instruments, elle doit toujours être dirigée et justifiée par 
les fins qu’elle entend servir ».19

Dans d’autres extraits du chapitre, elle fait un pas de plus par rapport 
au constat de sa dimension instrumentale, attestée par son inscription dans 
une chaîne de moyens et de fins ; elle n’est pas seulement semblable à un 
outil, elle est une certaine catégorie d’outils : « les instruments de la vio-
lence, comme tous les autres outils, accroissent et multiplient les forces 
humaines »20. Si la visée d’un outil est selon elle l’augmentation des forces 
humaines, alors les « instruments de la violence » sont eux aussi des outils, 
même s’ils le sont d’une façon toute particulière. Ce sont en effet des instru-
ments de destruction et non de construction ou de création : Arendt dénonce 
le fait que la violence soit justifiée au nom d’un prétendu pouvoir créateur, 
alors que son action a une « puissance destructrice »21, voire dévastatrice 
(même si elle est parfois utilisée pour contribuer à l’avènement d’un nou-
vel ordre politique). La puissance, telle qu’elle la comprend, est d’ailleurs 
tout entière du registre de la violence ; elles se manifestent d’une manière 
semblable et admettent une forme de complémentarité : « Ses instruments, 
comme tous les autres outils, sont conçus et utilisés en vue de multiplier la 
puissance naturelle, jusqu’à ce qu’au dernier stade de leur développement 
ils soient à même de la remplacer »22.

Les instruments caractéristiques de la violence ont pour finalité d’ac-
croitre la puissance, entendue comme propriété individuelle (elle n’est pas 
relationnelle comme le pouvoir), mais ils peuvent aussi, à terme, rempla-
cer la puissance là où elle n’existe pas forcément : un tyran n’a pas besoin 
d’être fort physiquement pour se faire obéir de ses sujets, une puissance 
armée suffit à soumettre les autres à sa domination.

Dès lors, on comprend aussi pourquoi la violence s’inscrit du point de vue 
d’Arendt dans le registre de la technique. À cet effet, notons qu’elle reprend 
dans Condition de l’homme moderne la distinction aristotélicienne entre praxis 
et technè pour différencier nettement l’activité politique de la technique : 
les résultats de l’action, de la praxis, sont immanents au sujet, tandis que la 
technique, technè, fait exister de nouveaux objets : « le processus de l’action 
et de la parole ne saurait laisser derrière lui des résultats ni des produits »23. 
La violence est ainsi présentée comme instrumentale et technique, elle ne 
relève donc pas en propre de l’activité politique, ni même de son domaine, 
régi par des lois hétérogènes : « L’action […] agit dans un médium [le réseau 
des relations humaines] où toute réaction devient réaction en chaîne et où 
tout processus est cause de processus nouveaux »24.

19. H. Arendt, Du mensonge à la violence, op. cit., p. 203.
20. Ibid. p. 205.
21. Ibid. p. 141.
22. Ibid. p. 196.
23. H. Arendt, Condition de l’homme moderne, op. cit., p. 240.
24. Ibid. p. 248.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

60 EmmA AUgRIs

PEUT-ON JUSTIFIER LA VIOLENCE ?

Dans la violence, on a bien la mise en place d’un protocole technique 
dont l’objectif visé est un résultat extérieur et prévisible : la soumission de 
l’autre ou des autres par un individu ou un groupe d’individus25. La finalité de 
la technique, qui justifie sa mise en œuvre, se situe en dehors d’elle-même 
et non en elle-même, elle est transcendante. Le pouvoir ne s’insère pas de 
la même façon dans la chaîne des moyens et des fins, il ne nécessite pas un 
mode de pensée utilitaire, comme dans le cadre de la violence : « Le pouvoir 
[…] : on peut dire qu’il trouve en lui-même sa propre fin »26. Le pouvoir est 
en effet comparable à une force « immanente » à l’action coordonnée des 
individus : c’est l’organisation populaire qui rend possible le rassemblement 
autour d’un « objectif politique déterminé »27.

Par conséquent, et à la lumière de la fin visée par les instruments de la 
violence (la soumission de l’autre ou des autres par un individu ou un groupe 
d’individus), on saisit ensuite pourquoi il est tout à fait envisageable qu’un 
seul individu puisse susciter l’obéissance ou la soumission de ses semblables : 
« Le pouvoir a toujours besoin de s’appuyer sur la force du nombre, tandis 
que la violence peut s’en passer, dans une certaine mesure, du fait que pour 
s’imposer elle peut recourir à des instruments »28.

Si la violence est une technique, elle est efficace : le recours à la violence 
est ici présenté comme une manière plus simple et immédiate d’aboutir à un 
résultat, éventuellement individualisable. C’est la raison pour laquelle Arendt 
ajoute : « “Tous contre un”, telle est la forme extrême, la plus absolue du pou-
voir, alors que celle de la violence est “Un contre tous” »29. En effet, sans vio-
lence, seule une collectivité peut susciter l’obéissance. Le pouvoir, en tant qu’il 
est une aptitude à « agir de façon concertée », a ainsi une dimension irréduc-
tiblement collective et relationnelle, et « appartient à un groupe et continue 
à lui appartenir aussi longtemps que ce groupe n’est pas divisé »30. Son exis-
tence a en effet pour condition un peuple organisé dont les individus égaux sont 
liés par des « promesses », des « pactes » et des « serments »31, qui font auto-
rité, sans distinction, préalable ou consécutive, entre dominants et dominés.

Enfin, si la violence est technique et individualisable, elle est aussi en un 
sens rationnelle puisqu’elle s’inscrit dans la chaîne des moyens et des fins. 
Son utilisation peut être expliquée causalement : elle est « rationnelle dans 
la mesure où elle atteint le but qu’elle s’était fixé et qui doit la justifier »32. 
Ce sont à la fois ses objectifs et les moyens mis en place pour les atteindre 

25. H. Arendt, Du mensonge à la violence, op. cit., p. 142.
26. Ibid. p. 196.
27. Ibid. p. 279.
28. Ibid. p. 189.
29. Ibid.
30. Ibid. p. 193.
31. Ibid.
32. Ibid. p. 239.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

DIsTINgUER LE pOUVOIR pOLITIqUE ET LA DOmINATION COERCITIVE AVEC hANNAh ARENDT 61

qui peuvent être justifiés. Elle est alors en outre susceptible de tentatives 
de justification : « La violence […] doit toujours être dirigée et justifiée par 
les fins qu’elle entend servir »33. Cette caractérisation de la violence comme 
rationnelle est originale : on l’a plutôt qualifiée de bestiale ou d’irrationnelle 
en fonction des évolutions successives de nos représentations de l’homme 
et de son rapport au règne animal. Mais, par son instrumentalité, elle a une 
dimension spécifiquement humaine, qui prend en compte les connaissances 
scientifiques et techniques.

Pour autant, le fait que la violence soit en un sens rationnelle et justi-
fiable ne garantit pas que l’on puisse la qualifier de « légitime », c’est-à-
dire de juste ou de bien fondée : pour Arendt, la légitimité est avant tout un 
attribut réservé au pouvoir, qui ne peut donc qualifier l’usage de la violence 
directement. En effet notons que, pour durer, le pouvoir a besoin de s’an-
crer dans une forme particulière d’absolu. Sans ligne directrice convenue 
préalablement, à laquelle tous consentent, sans normes qui font autorité 
et président à l’action du groupe, celui-ci se désagrège au premier conflit 
venu. Le pouvoir d’un groupe est par conséquent inséparable d’une dimen-
sion normative transcendantale, qui garantit l’effectivité et la permanence 
de sa structure34, constituée par des valeurs consensuelles. Cette forme d’au-
torité, telle que la conçoit Arendt, qui sous-tend le pouvoir, a pour condition 
de possibilité anthropologique un ordre temporel dans le cadre duquel les 
individus reconnaissent une valeur supérieure et normative du passé sur le 
présent. L’autorité constitue alors une accréditation supplémentaire, éma-
nant du passé, en vertu de laquelle l’obéissance est jugée légitime par celui 
qui la reconnaît ; et en retour, « l’autorité ne peut se maintenir qu’autant que 
l’institution ou la personne dont elle émane sont respectées »35. Lorsque le 
pouvoir est fragilisé, le gouvernement de la communauté politique fait ainsi 
appel à l’autorité du passé, c’est-à-dire à la mémoire du pacte fondateur, 
construit autour d’un « objectif politique déterminé »36, afin de réactiver le 
consentement des acteurs qui l’ont rendu possible : « Lorsque la légitimité 
est contestée, elle cherche à faire appel au passé, tandis que la justification 
se réfère à un objectif dont la réalisation se situe dans le futur. La violence 
peut être justifiable, mais elle ne sera jamais légitime »37.

Justifier l’usage de la violence ne peut se faire qu’au nom d’une finalité non 
encore advenue et hypothétique, ainsi que relativement au pouvoir. En effet, 
un gouvernement qui mobilise une force armée pour maintenir l’ordre ne sera 
pas forcément contesté s’il atteint son objectif et si le pouvoir sur lequel il est 
fondé est perçu comme légitime, c’est-à-dire si la justification de l’opéra-
tion est elle-même recevable pour le peuple : il s’agit en somme de respecter 
la relation de réciprocité à l’origine de la communauté politique. Mais si une 

33. Ibid. p. 203.
34. H. Arendt, De la révolution, op. cit., p. 280.
35. H. Arendt, Du mensonge à la violence, op. cit., p. 195.
36. H. Arendt, De la révolution, op. cit., p. 279.
37. H. Arendt, Du mensonge à la violence, op. cit., p. 204.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

62 EmmA AUgRIs

institution ne se réfère plus aux principes fondateurs du pouvoir et impose 
l’ordre malgré toute contestation, son pouvoir perd toute légitimité : lors-
qu’un individu ou un groupe use de la contrainte pour qu’un autre lui obéisse 
coûte que coûte, ce ne sont plus le respect ou la reconnaissance de l’autorité 
fondatrice qui motivent l’obéissance, mais plutôt la crainte et la souffrance, 
qui sanctionnent l’absence de légitimité du commandement. On bascule alors 
dans la domination coercitive, l’absence de consentement, et le pouvoir en 
lui-même a déjà disparu. Ainsi, même si la façon dont Arendt justifie le bien-
fondé du pouvoir (elle affirme notamment qu’il trouve en lui-même sa propre 
fin) demeure encore allusive dans le texte, on comprend néanmoins que l’uti-
lisation de la violence ne peut être légitime au sens propre, que la contrainte 
est toujours-déjà un moyen en vue d’autre chose que lui-même.

UNE CRITIQUE DE LA DOMINATION POLITIQUE

Si nous avons fait droit aux spécificités de la violence par rapport au 
pouvoir politique et expliqué le fait que la violence se substitue au pouvoir 
lorsque celui-ci s’affaiblit, quelles sont les conditions de possibilité d’une 
telle assimilation entre ces termes ? Pour en comprendre l’origine, il nous 
faut nous intéresser plus précisément aux écrits d’Arendt sur la liberté poli-
tique, notamment à l’article « Qu’est-ce que la liberté ? ». De son point de 
vue, la tradition philosophique, au moins depuis les épîtres de saint Paul et 
surtout avec la Critique de la raison pratique de Kant, a réduit tout le sens de la 
liberté à un problème de la volonté qui se cantonne désormais à son sens de 
« liberté de choisir »38, alors qu’il existait dans l’Antiquité une autre accep-
tion du terme : la liberté comme spontanéité et imprévisibilité, actualisée 
dans le cadre de l’action délivrée de tout souci de conservation39. La manière 
moderne dont on conçoit la liberté individuelle s’appuie sur le postulat d’un 
dédoublement de la volonté en deux parties adverses dont l’une doit sou-
mettre l’autre. Cette définition a pour conséquence de lier irrémédiable-
ment la liberté à la souveraineté et à la maîtrise de soi, que ce soit à l’échelle 
individuelle ou à l’échelle collective, ce qui pour Arendt est regrettable sur 
le long terme : « ce fut l’une des causes pour lesquelles aujourd’hui encore 
nous identifions presque automatiquement le pouvoir avec l’oppression ou, 
du moins, avec la domination sur les autres »40.

De son point de vue, la justification de l’utilisation de la violence à 
l’échelle étatique vient directement de l’assimilation de la liberté politique 
à la souveraineté, au libre arbitre. En effet, la conséquence de la restriction 
du sens de la liberté est une conclusion fatale : la liberté humaine est soit 
impossible à réaliser – les hommes « ne s[er]ont jamais souverains » – soit 

38. H. Arendt, La crise de la culture, op. cit., p. 196.
39. Ibid. p. 198
40. Ibid. p. 210

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

DIsTINgUER LE pOUVOIR pOLITIqUE ET LA DOmINATION COERCITIVE AVEC hANNAh ARENDT 63

réduite à la domination – « devenir souverain nécessite aussi bien la pos-
sibilité intérieure de soumettre la partie rebelle de la volonté dédoublée que 
celle d’avoir la capacité d’imposer sa volonté aux autres »41. Or nous retrou-
vons à ce stade les caractéristiques de la domination violente, à savoir une 
relation qui oppose deux individus et dont l’un parvient à imposer à l’autre 
sa volonté : « La fameuse souveraineté des corps politiques a toujours été 
une illusion qui, en outre, ne peut être maintenue que par les instruments de 
la violence, c’est-à-dire par des moyens essentiellement non politiques »42.

Cette définition de la liberté coïncide dans son application avec l’idée 
d’une souveraineté sur soi-même et sur les autres, à l’origine de la manière 
dont nous comprenons la souveraineté étatique aujourd’hui. L’usage de la 
violence à l’échelle collective est considérée comme légitime dans l’objectif 
de permettre la conservation de la souveraineté, que ce soit celle du peuple ou 
celle du souverain établi comme représentant de ce peuple, et par là de garan-
tir la liberté à la fois collective et individuelle : être libre dans ce sens, c’est 
en effet pouvoir se contraindre soi-même, ce qui à terme justifie sans limite 
l’usage de la violence au nom de cette liberté et de l’unification de la volonté. 
Le peuple doit idéalement avoir une volonté unifiée comme celle de l’individu, 
malgré la pluralité irréconciable qui le caractérise : comme le souligne Étienne 
Tassin dans « Le peuple ne veut pas », « le problème politique est d’assurer 
l’identité d’un peuple constitué en corps politique par sa volonté générale »43.

Ce qui inquiète Arendt, ce sont surtout les conséquences de ces préju-
gés sur la structure du peuple et de l’État-nation, cette « banalisation » de la 
violence. Cette confusion fait de la préservation de l’unité du corps politique 
la finalité de l’organisation institutionnelle et de la sécurité la priorité des 
politiques, et même la raison d’être de toute politique : « le principe absolu 
de la souveraineté nationale constitue en effet un principe polémique de 
marginalisation ou d’exclusion des non-nationaux »44. La priorité de l’État- 
nation est d’abord d’assurer l’unité du peuple, qui est à la fois une homogé-
néité identitaire vis-à-vis de « l’extérieur » (en témoignent par exemple la 
xénophobie et les mesures anti-migratoires), et le règne de l’ordre à l’inté-
rieur (on peut justifier beaucoup d’opérations violentes au nom du maintien 
de l’ordre). La vie politique est par conséquent davantage centrée sur des 
prérogatives de sécurité que sur la préservation des espaces qui permettent 
le déploiement de la pluralité humaine – qui se manifeste dans la diversité 
des points de vue –, à savoir les espaces publics de discussion, qui contri-
buent au renouvellement des idées et à la légitimation des instances gou-
vernementales dans leurs fonctions représentatives : il est dès lors évident 

41. Ibid. p. 213-214
42. Ibid.
43. Étienne Tassin, « Le peuple ne veut pas », dans Hannah Arendt. Crises de l’État nation, A. Kupieck, 
M. Lebovici, G. Muhlmann et É. Tassin (dir.), Paris, Sens&Tonka, 2007, p. 311.
44. Christian Ferrié, « Le pouvoir du peuple entre nation et fédération », dans Hannah Arendt. Crises 
de l’État-nation, op. cit., p. 66.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

64 EmmA AUgRIs

que cette disparition progressive de l’espace public n’est pas pour rien dans 
la crise que connaît aujourd’hui la légitimité démocratique.

Par conséquent, on est en droit de considérer l’essai d’Arendt comme 
une invitation à adopter un regard critique sur les rapports de domination en 
démocratie, et même comme une occasion d’envisager une structure poli-
tique plus inclusive que l’État-nation. Fonder la politique sur des commu-
nautés politiques dont l’homogénéité culturelle, voire ethnique, n’est pas 
la priorité oriente les institutions vers une tout autre finalité que sécuri-
taire, celle de garantir avant tout la pluralité des opinions et de préserver les 
institutions communes : on aboutit logiquement à la conception de formes 
démocratiques davantage participatives que représentatives, c’est-à-dire 
dans lesquelles la contribution des citoyens aux décisions politiques est 
directe et indispensable. Une démocratie qui ne s’appuie pas sur le postulat 
de la souveraineté de la volonté générale doit aussi s’efforcer de penser son 
principe fondamental autrement que comme un « contrat social » vertical 
et définitif, mais plutôt comme un ensemble de pactes renouvelables entre 
citoyens : un « gouvernement par consentement, donc pas un corps poli-
tique dans lequel gouvernants et gouvernés seraient égaux, c’est-à-dire dans 
lequel, en réalité, tout le principe de la domination n’aurait plus cours »45.

Même si les essais d’Arendt demeurent sur certains points discutables, 
nous pouvons pleinement mesurer les implications de cette assimilation lan-
gagière du pouvoir à la violence, qui a pour point d’aboutissement concret 
l’État-nation, dans lequel les rapports de pouvoir sont conçus d’abord comme 
des rapports de domination. Face à ces imprécisions analytiques qui com-
pliquent notre compréhension de ce que le pouvoir politique a de plus propre, 
Arendt propose une définition de la violence qui nous invite à penser ce pou-
voir autrement que comme domination coercitive. Il reste que notre concep-
tion actuelle de l’expérience politique et son effectivité sont déterminées par 
ce cadre de pensée et que la « nouvelle » philosophie politique que propose 
Arendt est forgée à partir de la description d’événements politiques ponctuels 
(les Révolutions américaine et française au xviiie siècle, la Révolution hon-
groise de 1956) qui font figure d’exception dans les démocraties occidentales.

45. H. Arendt, De la révolution, op. cit., p. 264.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



Peut-on comprendre la violence ? Une lecture de l’essai
« sur la violence » de Hannah Arendt
Marie-Véronique Buntzly

Dans  L’Enseignement philosophique 2025/1 75e Année , pages 67 à 77
Éditions Association des professeurs de philosophie de l’enseignement public

ISSN 0986-1653
DOI 10.3917/eph.751.0067

Article disponible en ligne à l’adresse
https://shs.cairn.info/revue-l-enseignement-philosophique-2025-1-page-67?lang=fr

Découvrir le sommaire de ce numéro, suivre la revue par email, s’abonner...
Scannez ce QR Code pour accéder à la page de ce numéro sur Cairn.info.

Distribution électronique Cairn.info pour Association des professeurs de philosophie de l’enseignement public.
Vous avez l’autorisation de reproduire cet article dans les limites des conditions d’utilisation de Cairn.info ou, le cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre
établissement. Détails et conditions sur cairn.info/copyright.
Sauf dispositions légales contraires, les usages numériques à des fins pédagogiques des présentes ressources sont soumises à l’autorisation de l’Éditeur ou, le cas échéant, de
l’organisme de gestion collective habilité à cet effet. Il en est ainsi notamment en France avec le CFC qui est l’organisme agréé en la matière.

https://shs.cairn.info/revue-l-enseignement-philosophique-2025-1-page-67?lang=fr


L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

DOSSIER

PEUT-ON COMPRENDRE LA VIOLENCE ?  
UNE LECTURE DE L’ESSAI  
« SUR LA VIOLENCE » DE HANNAH ARENDT

Marie-Véronique BUNTZLY
Lycée Louis-Armand, Nogent-sur-Marne

La violence ne fait pas partie des concepts les plus connus d’Arendt, 
contrairement par exemple à ceux de banalité du mal ou de totalitarisme, qui 
restent les plus commentés de son œuvre. Elle y consacre pourtant, dans le 
recueil d’articles Du mensonge à la violence (1972), un essai complet, où elle 
déplore d’emblée que malgré le « rôle immense [qu’elle] n’a cessé de jouer 
dans les affaires et les comportements des hommes »1, la violence fait très 
rarement « l’objet d’une analyse ou d’une étude particulière »2. Selon Arendt, 
du fait de sa récurrence dans l’histoire, la violence nous apparait le plus 
souvent comme une triste nécessité, une chose normale, au point qu’« on 
ne se pose pas de questions à [son] propos, pas plus que l’on ne va se livrer 
à l’examen de ce qui revêt, aux yeux de tous, un caractère d’évidence »3, 
et ce même chez les théoriciens des sciences politiques ou sociales. Si son 
but avoué est ainsi de combler une lacune supposée de la tradition philo-
sophique, on peut toutefois se demander pourquoi la philosophe, à ce point 
de son œuvre, cherche à conceptualiser en propre la violence, alors même 
qu’elle en a déjà analysé les manifestations les plus saillantes ou les plus 
terrifiantes, que ce soit dans Les origines du totalitarisme (1951), Eichmann à 
Jérusalem (1963), ou encore l’Essai sur la révolution (1963).

Le contexte d’écriture de l’essai « Sur la violence » est celui de la fin 
des années 1960 : Guerre du Vietnam, actions contestataires de la Nouvelle 
Gauche américaine, mouvements étudiants, émeutes de Chicago à la suite de 
l’assassinat de Martin Luther King, etc. La réflexion est placée sous le signe 

1. Hannah Arendt, « Sur la violence » [1972], dans Du mensonge à la violence, Essais de politique 
contemporaine, trad. G. Durand, Paris, Calmann-Lévy, 2007, p. 110-111.
2. Ibid., p. 111.
3. Ibid.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

66 mARIE-VÉRONIqUE BUNTZLY

de la crise – le recueil s’intitule en anglais Crises of the Republic –, celle des 
institutions américaines qui vacillent sous le coup de mensonges d’État et de 
l’« érosion progressive de l’autorité gouvernementale »4. La nécessité pre-
mière de l’œuvre est donc celle de penser le présent, de penser la crise face à 
la perte d’un monde et d’un sens commun. Concrètement, cela se traduit par 
une méfiance partout sensible dans l’essai vis-à-vis des discours présen-
tant de près ou de loin la violence comme une réponse appropriée à la crise. 
Il s’agit en ce sens de prévenir aussi un mal futur : Arendt semble guidée par 
sa crainte de voir la jeunesse d’alors – une génération douée d’après elle 
« d’un vrai courage, d’une étonnante volonté d’agir, et d’une confiance non 
moins étonnante dans la possibilité d’un changement »5 – instrumentalisée 
par ce que la philosophe nomme l’« orientation nouvelle de la pensée révo-
lutionnaire vers la violence »6. De manière plus sous-jacente, il s’agit aussi 
finalement pour Arendt de comprendre à nouveaux frais le mal passé : l’in-
capacité à reconnaître la violence pour ce qu’elle est, sous l’emprise d’idéo-
logies l’ayant parée d’atours grandioses.

Pour revenir aux réalités telles qu’elles sont et ainsi prévenir l’aveugle-
ment face à la crise, il faut donc tenter de comprendre la violence. Mais cela 
est-il même possible, étant donné son caractère de fait brut et brutal, rétif à 
toute rationalisation ? Dans Condition de l’homme moderne, Arendt avait déjà 
pointé le caractère muet de la violence, par opposition aux mots qui révèlent 
et font partie intégrante de l’action politique. Une action muette a quasiment 
valeur d’absurde, car « sans l’accompagnement du langage, l’action […] per-
drait aussi son sujet, pour ainsi dire ; il n’y aurait pas d’hommes mais des 
robots exécutant des actes qui, humainement parlant, resteraient incom-
préhensibles »7. Il est néanmoins impératif de prendre en charge l’analyse 
de la violence par la pensée, car se résigner à l’ignorer ne peut que laisser 
le champ libre à ses légitimations. La violence constitue une réalité incon-
tournable des affaires humaines, mais en la ramenant systématiquement à 
autre chose qu’elle-même – le pouvoir, l’instinct d’agressivité ou même la 
puissance vitale – on s’interdit de comprendre ce qui pourrait l’empêcher.

Face à ce problème, la réponse arendtienne dans l’essai « Sur la violence » 
consiste d’abord – et cela constituera notre premier point dans cet article – 
à la définir comme l’antithèse du pouvoir, lui-même compris comme l’ap-
titude humaine à agir en commun. « Le pouvoir et la violence s’opposent par 
leur nature même ; lorsque l’un des deux prédomine de façon absolue, l’autre 
est éliminé »8. Cette distinction radicale vise à réfuter l’idée selon laquelle 
la violence pourrait être un moyen légitime de la politique, voire l’essence 
même du politique, une erreur cardinale menant fatalement à l’idéologie. 
On ne saurait confondre la gloire de l’action qui, par sa lumière, révèle le qui 

4. Ibid., p. 71.
5. Ibid., p. 118.
6. Ibid., p. 116.
7. H. Arendt, Condition de l’homme moderne [1958], trad. G. Fradier, Paris, Calmann-Lévy, 1994, p. 235.
8. H. Arendt, « Sur la violence », dans Du mensonge à la violence, op. cit., p. 157.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

pEUT-ON COmpRENDRE LA VIOLENCE ? UNE LECTURE DE L’EssAI « sUR LA VIOLENCE » DE hANNAh ARENDT 67

de l’acteur, avec le bruit et la fureur de la violence, qui ne possède aucune 
capacité positive à exprimer ce qui est proprement humain : « la violence 
brutale […] ne saurait avoir de grandeur »9.

L’opposition absolue entre pouvoir et violence implique d’autre part, 
pour Arendt, que cette dernière ne peut jamais être considérée comme légi-
time. Cette thèse semble difficile à soutenir, le simple cas de la légitime 
défense constituant une objection de taille : n’y a-t-il pas des cas où l’on 
peut admettre l’usage de la violence, ou au minimum la considérer comme 
compréhensible face au mensonge, à l’injustice ou à la tyrannie ? Notre deu-
xième point consistera à examiner comment Arendt cherche à surmonter 
cet écueil en distinguant les justifications rationnelles de la violence de ses 
légitimations indues.

La démarche arendtienne pourra ainsi être ramenée à une tentative de 
récuser toute compréhension de la violence comme porteuse d’espoir et de 
changement. Nous nous attacherons donc dans une dernière partie à mettre 
en lumière les raisons pour lesquelles la violence ne saurait jamais, selon 
Arendt, constituer un véritable moyen d’émancipation ou de création, notam-
ment par le prolongement d’une discussion avec Frantz Fanon qui n’appa-
raît qu’en pointillé dans son texte.

LA VIOLENCE N’EST PAS LE POUVOIR

Dans l’essai « Sur la violence », la compréhension de ce phénomène 
passe en premier lieu par sa caractérisation. Pour la philosophe, son carac-
tère le plus essentiel réside d’abord dans son instrumentalité : « L’action 
violente est elle-même inséparable du complexe des moyens et des fins »10. 
Cette affirmation est réitérée sous plusieurs formes, en particulier lors-
qu’elle nous livre sa définition la plus claire de la violence, au cœur de son 
argumentation :

La violence, finalement, se distingue, comme nous l’avons vu, par son caractère 
instrumental. Sous son aspect phénoménologique, elle  s’apparente à la puis-
sance, car ses instruments, comme tous les autres outils, sont conçus et utilisés 
en vue de multiplier la puissance naturelle, jusqu’à ce qu’au dernier stade de leur 
développement ils soient à même de la remplacer11.

Juste avant, la philosophe a opéré des distinctions conceptuelles impor-
tantes, entre le pouvoir (power), propriété du groupe agissant, la puissance 
(strenght), propriété naturelle d’une entité individuelle, ou encore la force 
(désignant plutôt une énergie impersonnelle) et l’autorité. Ici la violence est 
ramenée à la puissance en tant que phénomène, en tant qu’acte visible et 
concret. Donner un coup de poing revient à exercer sa puissance individuelle 

9. H. Arendt, Condition de l’homme moderne, op. cit., p. 63.
10. H. Arendt, « Sur la violence », dans Du mensonge à la violence, op. cit., p. 106.
11. Ibid., p. 146.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

68 mARIE-VÉRONIqUE BUNTZLY

par la violence ; les buts peuvent en être divers et les motifs plus ou moins 
justifiés. Envoyer des chars réprimer une révolte populaire revient aussi indi-
rectement à l’exercice d’une puissance individuelle, bien que les instruments 
de cette violence, grâce à leur perfection technique, soient ici dévastateurs, 
parce qu’ils ont démultiplié la puissance initiale du dictateur. Ce qui compte 
dans cette caractérisation arendtienne, c’est que la violence est assimilée 
à un instrument de la puissance et non à celui du pouvoir. En effet, la défi-
nition qu’elle donne du pouvoir est elle-même déroutante : contrairement 
à l’opinion commune, il ne désigne pas, selon Arendt, la capacité à com-
mander ou à dominer, mais bien plutôt la capacité à agir en commun. Pour 
comprendre la violence, il faut alors comprendre qu’elle est présente par-
tout où dépérit le pouvoir.

Distinguer la violence du pouvoir est une tâche difficile, selon Arendt, 
car elle considère que « tous les théoriciens politiques, aussi bien de droite 
que de gauche, s’accordent à reconnaître que la violence n’est rien d’autre 
que la manifestation la plus évidente du pouvoir »12. Elle sait pourtant qu’il 
existe d’autres conceptions du pouvoir, notamment la perspective contrac-
tualiste de Locke à laquelle elle fait plusieurs fois référence dans le recueil, 
mais la philosophe exagère son constat parce qu’elle souhaite réfuter l’idée 
selon laquelle la politique se résumerait à une histoire millénaire de domi-
nation. En effet, si le pouvoir se réduisait à détenir la capacité à se faire obéir, 
alors le gouvernement s’exprimerait toujours par le biais de la violence. Or, 
« dans les relations internationales aussi bien que dans les affaires intérieures, 
la violence ne se manifeste qu’en dernier ressort, dans le but de maintenir 
l’intégrité de la structure du pouvoir à l’encontre de ceux qui la contestent 

– l’ennemi extérieur ou le criminel »13.
La violence est donc un moyen, et elle a besoin de moyens ; en tant que telle, 

elle ne peut être justifiée que par des fins extérieures à elle-même. Le pou-
voir, quant à lui, se mesure et vient du nombre, du rassemblement, de l’as-
sociation volontaire ; il en tire sa légitimité ; par là même il est une condition, 
celle de l’action en commun, c’est-à-dire pour Arendt de la politique autant 
que de la liberté. Le pouvoir est la condition de l’exercice de notre humanité, 
parce qu’il exemplifie la pluralité ; la violence est l’instrument d’une entité 
individuelle, elle ne peut que servir une puissance. « “Tous contre un”, telle 
est la forme extrême du pouvoir, alors que celle de la violence est “un contre 
tous”. Et cette dernière a toujours besoin d’instruments »14. Si le pouvoir 
actualise les potentialités de la pluralité, en créant un espace public d’appa-
rition où chacun peut se distinguer par l’action, il ne doit jamais être consi-
déré comme l’instrument de causes plus hautes : il est une fin en soi parce 
qu’il se confond, en définitive, avec l’exercice de la liberté, comme Arendt 
l’a montré dans Condition de l’homme moderne en distinguant l’action de 

12. Ibid., p. 135.
13. Ibid., p. 147.
14. Ibid., p. 142.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

pEUT-ON COmpRENDRE LA VIOLENCE ? UNE LECTURE DE L’EssAI « sUR LA VIOLENCE » DE hANNAh ARENDT 69

la fabrication15. Lorsqu’un groupe agit, il donne réalité au pouvoir, mais ce 
dernier disparaît dès que ce groupe est divisé ; aussi la manifestation pure 
d’un pouvoir est-elle souvent éphémère – à l’image des conseils révolution-
naires que prend souvent Arendt en exemple –, confirmant le caractère fra-
gile et volatile de l’espace public d’apparition. À l’opposé, la violence n’étant 
qu’un moyen, elle n’est pas censée avoir davantage d’importance que la fin 
visée par elle ; une fois initiée, pourtant, elle risque toujours de prendre le 
pas sur cette fin et de s’imposer dans le temps, rendant le monde toujours 
plus violent. La manifestation pure de la violence apparaît lorsque le pou-
voir est totalement détruit, comme c’est notamment le cas avec les régimes 
totalitaires. « Toute forme d’opposition organisée doit disparaître avant que 
la terreur n’atteigne à son plus violent déchaînement »16.

LA DISTINCTION ENTRE JUSTIFICATION ET 
LÉGITIMATION DE LA VIOLENCE

Toutefois, si le déchaînement de la violence pure reste rare, c’est parce 
qu’il intervient au terme d’un long processus, à la fois de désintégration du 
pouvoir et de démultiplication de la violence. Il semble en effet que cette der-
nière puisse toujours prendre une ampleur imprévue du fait de son second 
caractère essentiel, selon Arendt : « un surcroît d’arbitraire est insépa-
rable de la violence elle-même »17. On pense en effet à l’arbitraire impla-
cable de la terreur, qui dévore ses enfants sans même les informer de leur 
crime, mais aussi au danger inhérent à toute action violente de dégénérer 
en catastrophe. User de la violence revient à ouvrir la voie à l’imprévisibi-
lité la plus totale, non pas la contingence créatrice de l’action dans la plu-
ralité, mais au contraire une imprévisibilité destructrice de tout ce qui peut 
exister entre les hommes. Logiquement alors, si la violence est arbitraire, 
elle ne peut que s’opposer au droit. « La violence peut être justifiable mais 
elle ne sera jamais légitime »18.

Dans sa formulation, cette affirmation d’Arendt interroge : peut-on 
vraiment distinguer une violence justifiée d’une violence légitime ? Nous 
pourrions d’abord dire qu’en termes arendtiens, tout être humain a droit au 
pouvoir, au sens où tout individu a le droit de participer à la sphère publique, 
cette participation étant l’unique voie possible pour exercer pleinement la 
liberté humaine ; à l’inverse, personne n’a droit à la violence, car elle ne 
constitue aucunement une condition sine qua non pour l’exercice d’une faculté 
humaine. Ceci constitue sans doute la raison principale pour laquelle Arendt 

15. Voir par exemple, dans le chapitre sur l’action, « La substitution traditionnelle du faire à l’agir », 
dans H. Arendt, Condition de l’homme moderne, op. cit., p. 282-295.
16. H. Arendt, « Sur la violence », dans Du mensonge à la violence, op. cit., p. 156.
17. Ibid., p. 106.
18. Ibid., p. 153.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

70 mARIE-VÉRONIqUE BUNTZLY

refuse qu’on fasse « dériver la violence de son contraire, le pouvoir »19, car 
cela reviendrait à accepter un tel droit. Toutefois, la caractérisation de la vio-
lence comme arbitraire ne la réduit pas, d’après Arendt, à un pur irrationnel 
ou à la bestialité. Dans certains cas, on peut comprendre la violence parce 
que son motif apparaît sensé, c’est pourquoi elle affirme, en même temps 
que l’illégitimité de toute violence, la possibilité de la justifier.

Nous pouvons repérer, au cours de l’essai, trois cas emblématiques de 
ce qu’Arendt considère comme étant une violence justifiée. Tout d’abord, 
le cas de la légitime défense : le désir de survivre paraît de manière évidente 
un motif acceptable d’user de la violence. Un autre exemple est fourni par 
Billy Bud assénant un coup de poing à l’homme qui porte contre lui un faux 
témoignage. Ici, l’acte violent est une réaction immédiate et compréhen-
sible : « la violence – l’acte accompli sans raisonner, sans parler, et sans 
réfléchir aux conséquences – devient l’unique façon de rééquilibrer les pla-
teaux de la justice »20. Un dernier cas est celui de la violence des manifesta-
tions, en particulier contre des gouvernements qui useraient de sophismes 
pour asseoir une domination illégitime.

Arracher le masque d’hypocrisie dont l’adversaire couvre son visage, révéler les 
tortueuses machinations et les manipulations qui lui permettent de dominer sans 
utiliser les moyens de la violence – c’est-à-dire se lancer dans l’action au risque 
d’être écrasé pour proclamer la vérité – telles sont aujourd’hui encore les plus fortes 
motivations de la violence, telle que nous la voyons se manifester sur les campus ou 
dans la rue. Et cette violence, répétons-le, n’est nullement irrationnelle21.

Le fait que cette violence ne s’oppose pas à la raison n’a pourtant rien 
d’évident, et la colère des foules est au contraire souvent présentée comme 
une expression de l’irrationnel, d’une folie collective passagère. Mais il faut 
comprendre ici qu’Arendt ne souhaite pas opposer la raison à l’émotion : 
seule l’insensibilité, celle d’une raison calculatrice et froide, repose sur l’ab-
sence d’émotions ; une telle insensibilité dans l’usage de la violence signale 
la déshumanisation. Il est au contraire humain et compréhensible, aux yeux 
d’Arendt, qu’un individu choisisse d’user de la violence parce qu’il a peur 
de mourir, parce qu’il se sent personnellement victime d’une injustice ou 
parce qu’il est en colère contre un gouvernement qui lui semble insincère ; 
ces actes ne sont pas fous et le simple bon sens nous permet d’en retracer 
l’origine dans des émotions naturelles.

De plus, la temporalité dans laquelle se situe un acte violent est un facteur 
essentiel à sa compréhension, comme on le voit dans le passage  ci-dessous 
qui résume bien l’idée arendtienne d’une violence rationnelle :

La violence, instrumentale par sa nature même, est rationnelle dans la mesure 
où elle atteint le but qu’elle s’était fixé et qui doit la justifier. Or, du fait que nous 

19. Ibid., p. 157.
20. Ibid., p. 163.
21. Ibid., p. 165.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

pEUT-ON COmpRENDRE LA VIOLENCE ? UNE LECTURE DE L’EssAI « sUR LA VIOLENCE » DE hANNAh ARENDT 71

ne pouvons jamais prévoir avec certitude les conséquences finales de nos actes, 
la violence ne saurait être rationnelle que si elle se fixe des objectifs à très court 
terme. La violence est incapable de soutenir des causes, de conduire la marche de 
l’histoire, de promouvoir la révolution, de défendre le progrès ou la réaction ; mais 
par la dramatisation des griefs, elle sollicite très vivement l’attention du public22.

L’exemple de la légitime défense illustre bien le cas d’une violence jus-
tifiée par l’atteinte d’un but à très court terme : « Nul ne conteste l’utilisa-
tion de la violence dans le cas de la légitime défense, car le danger est non 
seulement évident, mais immédiat »23. À l’inverse, l’arbitraire et le danger 
de la violence ne peuvent être canalisés ou contenus dans une temporalité 
qui se voudrait indéfinie, ce qui rend impossible une justification convain-
cante de la violence par l’appel à des fins idéologiques comme l’histoire ou 
le progrès, éloignées dans le temps ou quasi inatteignables. Ceci nous per-
met de comprendre qu’il existe une différence notable, chez Arendt, entre 
une violence qu’on pourrait qualifier de protestataire, d’une part, et la 
violence mise au service d’une idéologie, d’autre part. La violence pro-
testataire correspond par exemple à celle des mouvements étudiants de la 
fin des années 1960, elle est justifiée parce qu’elle a comme motif le désir 
d’action, de dénoncer des mensonges étatiques, ou encore d’en appeler à 
la raison d’autres citoyens face à un problème commun. Elle naît parfois 
de l’échec de mouvements pacifistes de désobéissance civile et se trouve 
souvent attisée par la violente répression dont font preuve les gouver-
nements face à eux. En revanche, lorsque la violence est promue comme 
nécessaire pour l’avènement d’un changement radical, d’une société nou-
velle ou d’hommes nouveaux, elle devient irrationnelle et peut aboutir à 
la terreur, qui désigne pour Arendt « la forme de gouvernement qui s’ins-
taure lorsque la violence, après avoir abouti à la destruction de tout pou-
voir, se refuse à abdiquer et affirme au contraire son emprise »24.

Ainsi, la thèse selon laquelle la violence n’est jamais légitime ne s’ap-
puie pas sur des arguments moraux, chez Arendt : elle réside plutôt dans 
sa conception du politique comme seul lieu de la liberté. Si, concrètement, 
pouvoir et violence se distinguent difficilement et qu’« il est extrêmement 
rare de les trouver séparés l’un de l’autre et sous leur forme pure et donc 
extrême »25, ce qui est mêlé dans les faits doit cependant être séparé dans la 
pensée, afin de contrer la menace de l’idéologie, cette logique d’une idée qui 
cherche à détruire la pluralité en imposant au réel une perspective unique, 
une cause à défendre par la violence.

22. Ibid., p. 179.
23. Ibid., p. 153.
24. Ibid., p. 156.
25. Ibid., p. 147.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

72 mARIE-VÉRONIqUE BUNTZLY

LA VIOLENCE COMME MOYEN D’ÉMANCIPATION : 
LE DÉSACCORD ENTRE ARENDT ET FANON

À ce point, il nous reste à saisir pour quelles raisons Arendt, alors qu’elle 
consent à considérer comme justifiée la violence ayant pour motif de répondre 
à l’injustice, n’admet jamais l’idée d’une violence légitime en tant que moyen 
d’émancipation, notamment dans le contexte de la question raciale aux 
États-Unis ou face aux luttes d’indépendance de la décolonisation. Pour ce 
faire, nous pouvons tenter de prolonger la discussion des thèses de Frantz 
Fanon par Arendt, qui n’est guère qu’esquissée dans l’essai « Sur la vio-
lence ». La philosophe s’en prend en premier lieu à un mot de Sartre tiré 
de sa préface aux Damnés de la terre : le mythe de la violence guérisseuse, 
capable, « comme la lance d’Achille, [de] cicatriser les blessures qu’elle a 
faites »26. Cette conception thérapeutique de la violence implique qu’elle pos-
sède aussi des vertus émancipatrices, car le peuple colonisé ne peut entre-
prendre la lutte de libération que s’il s’est libéré d’abord de l’emprise du 
colon sur sa psyché. Frantz Fanon écrit ainsi clairement dans Les damnés de 
la terre qu’assigné au langage de la force par un « monde compartimenté, 
manichéiste, immobile »27, par un « monde de statues »28 où chacun doit 
rester à sa place sous peine d’être écorché par le fouet, « [l]’homme colo-
nisé se libère dans et par la violence »29. D’un côté, le colonialisme « est la 
violence à l’état de nature et ne peut s’incliner que devant une plus grande 
violence »30 ; de l’autre, pour le colonisé, la violence qu’il met en œuvre 
dans la lutte de libération « représente la praxis absolue »31. La violence est 
donc ce qui libère de la fixité, de l’immobilité absolue de la société coloniale, 
elle seule est capable de ranimer l’action.

La thèse d’une violence donnant naissance à l’action ne peut, quant à 
elle, qu’être rejetée par Arendt, et ce, quelles que soient les circonstances, 
car cela reviendrait, comme nous l’avons vu, à faire de la violence l’ori-
gine d’un pouvoir. Toutefois, la philosophe ne s’oppose pas à Fanon de 
manière absolue, et reproche d’ailleurs à ses lecteurs de ne s’être arrêtés 
qu’au premier chapitre des Damnés de la terre, qui traite « De la violence », 
sans prendre en compte les développements ultérieurs de l’œuvre. D’après 
Arendt, « Frantz Fanon lui-même s’est montré beaucoup plus réservé que 
ses admirateurs quant aux effets de la violence »32, parce qu’il reste attaché, 
contrairement aux prophètes de la violence, à la prise en compte des réa-
lités. On peut voir en effet que Frantz Fanon distingue nettement dans son 

26. Jean-Paul Sartre, Préface à l’édition de 1961 de Frantz Fanon, Les damnés de la terre, rééd. Paris, 
La Découverte & Syros, 2002, p. 36.
27. Frantz Fanon, Les damnés de la terre, op. cit., p. 53.
28. Ibid.
29. Ibid., p. 83.
30. Ibid., p. 61.
31. Ibid., p. 82.
32. H. Arendt, « Sur la violence », dans Du mensonge à la violence, op. cit., p. 117.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

pEUT-ON COmpRENDRE LA VIOLENCE ? UNE LECTURE DE L’EssAI « sUR LA VIOLENCE » DE hANNAh ARENDT 73

œuvre la lutte de libération de la violence des premières heures, explosive 
et passionnelle. Les dirigeants des partis politiques, qui doivent guider la 
lutte et l’organiser de manière réfléchie, prennent rapidement conscience 
« que la haine ne saurait constituer un programme »33. De plus, seule cette 
action militante organisée peut parvenir à substituer à la lecture raciale du 
monde une conscience nuancée de la réalité, en s’écartant des généralisa-
tions totalisantes issues de la colonisation :

Le militant qui fait face, avec des moyens rudimentaires, à la machine de guerre 
colonialiste se rend compte que dans le même temps où il démolit l’oppression 
coloniale il contribue par la bande à construire un autre appareil d’exploitation. 
Cette découverte est désagréable, pénible et révoltante. […] L’espèce se morcelle 
devant ses yeux. Autour de lui il constate que certains colons ne participent pas 
à l’hystérie criminelle, qu’ils se différencient de l’espèce. […] La conscience dé-
bouche laborieusement sur des vérités partielles, limitées, instables34.

La dichotomie colon/colonisé, pour Fanon, décrit la base psychique et 
pratique d’un système qui s’appuie sur la diabolisation du colonisé par le 
colon, qui en lui voit l’envers de toutes les valeurs et le mal absolu (analyse 
développée dans Peaux noires, masques blancs en 1952). Pour advenir en tant 
que nation nouvelle, les participants à la lutte de libération doivent dépas-
ser cette dichotomie et apprendre à distinguer, comme dans l’obscurité, 
les aspérités et les contours exacts du réel, afin de parvenir à une véritable 
émancipation. Arendt partage la méfiance de Fanon à l’égard de toute lec-
ture manichéiste du monde, issue en réalité de l’oppression, ou pour elle de 
l’idéologie. Par exemple, elle qualifie la dichotomie Noirs/Blancs, en tant 
qu’elle justifierait l’existence d’un tiers-monde unifié, d’« idéologie d’éva-
sion »35. Dans l’entretien avec Aldebert Reif qui conclut le recueil Du men-
songe à la violence, Arendt explique que le concept de tiers-monde écrase 
selon elle les dissemblances entre des pays à l’histoire et à la culture sin-
gulières, à l’image de la « tendance de l’impérialisme à faire table rase des 
différences »36, une tendance s’appuyant sur la pensée raciale idéologique.

Un désaccord important subsiste cependant entre Frantz Fanon et Hannah 
Arendt : cette dernière ne passe jamais le pas de considérer qu’une violence 
pourrait être nécessaire, pas même comme passage obligé vers la liberté, car 
elle reste un moyen que l’on choisit, parfois pour des raisons compréhen-
sibles, mais toujours dangereux par essence. Cette divergence fondamentale 
s’explique peut-être par la suspicion arendtienne à l’égard de tout discours 
prétendant plonger dans les ténèbres du cœur humain pour y découvrir l’ori-
gine de l’action : elle concentre son analyse sur l’extériorité du monde des 
apparences, sur ce que la violence fait objectivement au monde. Pour Fanon 

33. F. Fanon, Les damnés de la terre, op. cit., p. 134.
34. Ibid., p. 138-139.
35. H. Arendt, « Sur la violence », dans Du mensonge à la violence, op. cit., p. 125.
36. Ibid., p. 218.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

74 mARIE-VÉRONIqUE BUNTZLY

au contraire, la violence de la colonisation ne peut être comprise que par le 
retour à la vie pulsionnelle et inconsciente du colonisé : on comprend cette 
violence par la trace qu’elle laisse dans la psyché, par exemple dans les fan-
tasmes ou les rêves, des objets qui restent en dehors du champ de réflexion 
arendtien. La même raison peut rendre compte de l’opposition finale, dans 
l’essai d’Arendt, vis-à-vis de toute métaphore vitale appliquée au phéno-
mène de la violence : si cette dernière peut nous griser et donner l’illusion de 
régénérer le monde par le sang, elle n’est en réalité qu’une expérience des-
tructrice de la mort, opposée au caractère créateur de l’action en commun.

Pour conclure, dans l’essai « Sur la violence », Arendt tente de com-
prendre celle-ci en la caractérisant – par l’instrumentalité et l’arbitraire – 
mais aussi en s’interdisant de la ramener à des catégories préétablies qui 
ne pourraient que masquer sa réalité. Une dernière référence, tirée de l’ar-
ticle « Auschwitz en procès » (1966), peut illustrer cette compréhension 
négative de la violence. Vingt ans après la libération d’Auschwitz, le procès 
de Francfort juge non pas ses officiers principaux, mais ses surveillants et 
kapos, des criminels particulièrement brutaux comme Wilhelm Boger, spé-
cialiste au camp de la torture. Face à « l’arbitraire complet »37 d’une violence 
qui n’obéit qu’aux humeurs versatiles des bourreaux, Arendt propose à la 
fin de son article de méditer sur quelques « moments de vérité »38, dont l’un 
en particulier nous intéresse ici : « Il y a l’accusé Boger qui, découvrant un 
enfant qui mange une pomme, l’attrape par les jambes, lui fracasse la tête 
contre le mur et, tranquillement, ramasse la pomme pour la manger une 
heure plus tard »39.

La scène est silencieuse, muette comme toute violence, elle se passe 
de mots et de la capacité de la parole à créer une relation entre les hommes. 
La scène nous fige, mais la violence n’est pas ici bestiale ou animale, attendu 
que l’instinct de survie ne peut en rien l’expliquer : ce sont les prisonniers 
des camps qui meurent de faim, et non leurs tortionnaires. Cette violence 
nue n’est pas non plus le déchaînement spontané d’une fureur, comme le 
montre la mention de la tranquillité de l’accusé Boger, encore moins peut-
elle être considérée comme l’expression de la vie, attendu qu’elle se résume 
au meurtre d’un enfant. Cet instantané de violence ne constitue donc pas, 
d’après Arendt, un moment de vérité sur ce que serait « la nature mau-
vaise de la race humaine, sur le péché originel, sur l’“agressivité” humaine 
innée »40. Plutôt qu’une origine, cette scène est un aboutissement, celui 
d’événements historiques entremêlés, de responsabilités personnelles 
multiples dans l’établissement d’un régime de terreur, de la création d’une 

37. H. Arendt, « Auschwitz en procès », dans Responsabilité et jugement, éd. établie et préfacée par 
J. Kohn, trad. J.-F. Fidel, Paris, Payot, 2005, p. 273.
38. Ibid., p. 277.
39. Ibid.
40. Ibid., p. 274.

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



L’Enseignement philosophique / 75e année / janvier-mars 2025 / N° 1

pEUT-ON COmpRENDRE LA VIOLENCE ? UNE LECTURE DE L’EssAI « sUR LA VIOLENCE » DE hANNAh ARENDT 75

« atmosphère de gigantesque crime d’extermination »41, et de la mise en 
place de l’instrument concentrationnaire.

Cet acte de violence pur, qui résulte de la destruction absolue du pou-
voir, pose finalement la question du mal, qu’Arendt affirme pourtant à plu-
sieurs reprises être distinct de la violence. En effet, le mal consiste d’abord 
dans l’incapacité à être témoin de soi-même lorsqu’on agit, incapacité 
rendue visible par la carence du souvenir de la part du tortionnaire Boger : 
l’acte de manger la pomme – dernière trace, dérisoire, du crime – est exé-
cuté comme un acte ordinaire. Mais le mal a également comme racine l’in-
capacité à juger la situation du point de vue de tout autre, c’est-à-dire ici à 
reconnaître la violence comme inhumaine. Dans l’essai « Sur la violence », 
si Arendt veut faire comprendre que sa justification n’est valable qu’à court 
terme et que sa légitimation ne peut qu’être un leurre, c’est parce qu’elle ne 
contient rien en elle-même qui soit singulièrement propre aux êtres humains. 
La violence n’équivaut pas au mal, mais on ne saurait non plus considérer 
son usage comme un mal nécessaire porteur d’un bien futur pour l’huma-
nité. Ainsi, l’essai pose à la fois l’une des dernières pierres de l’investiga-
tion arendtienne de la vita activa42 – permettant de délimiter en quoi consiste 
véritablement l’action humaine et le pouvoir – et de premier jalon vers l’in-
vestigation des facultés mentales de l’homme à la fin de son œuvre, car elle 
se demandera alors si la pensée, la volonté ou le jugement contiennent en 
eux-mêmes les conditions d’une véritable conscience morale, nous ren-
dant aptes à résister aux sirènes trompeuses des apologues de la violence.

41. Ibid., p. 270.
42. H. Arendt utilise cette expression pour désigner « trois activités humaines fondamentales : 
le travail, l’œuvre et l’action » (Condition de l’homme moderne, op. cit., p. 41). Dans l’introduction 
à La vie de l’esprit [posthume, 1978], elle remet toutefois en cause son usage de cette expression : 
« Je m’étais penchée sur le problème de l’action, le premier jamais abordé par les sciences poli-
tiques, et ce qui ne laissait pas de me mettre mal à l’aise, c’était que le terme même qu’empruntait 
ma réflexion, vita activa, avait été forgé par des gens plongés dans la vie contemplative et qui obser-
vaient toutes les espèces de vécu selon cette perspective » (trad. L. Lotringer, Paris, PUF, 2014, p. 23).

A
ss

oc
ia

tio
n 

de
s 

pr
of

es
se

ur
s 

de
 p

hi
lo

so
ph

ie
 d

e 
l’

en
se

ig
ne

m
en

t p
ub

lic
 | 

T
él

éc
ha

rg
é 

le
 2

0/
02

/2
02

6 
su

r 
ht

tp
s:

//s
hs

.c
ai

rn
.in

fo
 p

ar
 Z

an
ni

 R
ém

i v
ia

 A
PP

E
P 

(I
P:

 9
2.

14
4.

16
.2

)



  1 

À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques 

Rémi Zanni1 

Introduction .................................................................................................................................................................. 1 

La violence des fondations .............................................................................................................................................. 1 
La violence intrinsèque au pouvoir ? ............................................................................................................................. 2 
L’alternative arendtienne ................................................................................................................................................. 5 

1. Phénoménologies autonomes de la violence et du pouvoir .......................................................................... 7 

Le pouvoir politique .......................................................................................................................................................... 7 
La violence : relationnelle, apolitique, instrumentale ................................................................................................. 8 

2. Rapports antagoniques entre violence et pouvoir ........................................................................................ 10 

Un antagonisme fondamental...................................................................................................................................... 10 
Le conditionnement de la violence par le pouvoir .................................................................................................. 11 
Le conditionnement du pouvoir par la violence ....................................................................................................... 12 

3. Une concomitance pourtant récurrente .......................................................................................................... 14 

Une action biface ........................................................................................................................................................... 15 
Phénoménologie d’inspiration arendtienne de la violence lors des fondations ................................................ 16 

Conclusion : limites et émancipation arendtienne du souverainisme moderne .......................................... 19 

Bibliographie............................................................................................................................................................... 21 

Introduction 

Sans aller jusqu’à souscrire aux théories par trop généralistes et psychologisantes du 

monomythe2, force est de constater que nos mythologies politiques occidentales recèlent 

presque toutes comme un invariant, transhistorique et diachronique. Il s’agit de l’idée que la 

fondation d’une nouvelle communauté politique constitue nécessairement un acte 

intrinsèquement violent. Illustrons-la rapidement à l’aide de deux exemples de fondation 

paradigmatiques pour nos traditions politiques, l’un ancien, l’autre moderne. 

La violence des fondations 

Deux mythes célèbres entendent décrire la fondation de Rome. Le premier, transmis 

principalement, si ce n’est originellement, par l’Énéide de Virgile3, raconte la fuite d’Énée, fils 

d’Anchise et de Vénus, après la défaite et la destruction d’Illion par les armées achéennes. Le 

prince troyen n’emporte avec lui que son vieux père4, son fils et quelques amis, ainsi que ses 

Lares et ses Pénates. Son objectif est, sur ce maigre legs, de relever, de refonder Troie en 

Hespérie, c'est-à-dire en Italie5. Après une longue odyssée qu’Ulysse n’aurait pas reniée, il 

                                                   
1 Docteur en philosophie politique et ATER en science politique à l’Université des Antilles (pôle Martinique), 
chercheur rattaché au PHEEAC (ex-LC2S), UMR 8053, CNRS-Université des Antilles, chercheur associé au 
Laboratoire du Changement Social et Politique (LCSP), Université Paris Cité. Cet article est en cours de publication 
sous la direction de L. Raymond & M. Kurdyka aux Presses Universitaires Savoie Mont Blanc. 

2 Joseph Campbell, Le Héros aux mille et un visages, H. Crès (trad.), Robert Laffont, 1977 [1949]. 

3 Virgile, L'Énéide, M. Lefaure (trad.), S. Laigneau (préf.), Le Livre de poche, 2004. 

4 Sa mère n’avait de toute évidence nul besoin de son secours. 

5 Il est intéressant de noter que Virgile attribue à Dardanos, fondateur mythique de Troie, une origine latine, colorant 
le voyage de son descendant Énée d’un retour aux sources au terme d’une première confrontation, perdue, avec les 
Hellènes. La seconde sera, derrière Paul-Émile, victor ieuse.  



À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

parvient à s’installer dans le Latium. Toutefois, cette terre s’avère loin d’être déserte ; y sont 

déjà établis les Rutules et les Latins. Les péripéties du récit entraînent alors, 

presqu’inéluctablement, les nouveaux débarqués sur le chemin de l’affrontement armé. Énée 

tue au combat le chef des Rutules, Turnus, autorisant ainsi son mariage avec Lavinia, fille du roi 

des Latins, lequel lui permet de fonder, grâce à cet homicide, sa ville, Lavinium – d’où 

essaimeront Albe la Longue, puis, indirectement, Rome. La guerre de Troie a, de nouveau, eu 

lieu, mais, cette fois, son terme s’est inversé. Illion triomphe, prend sa revanche, et à la violence 

qui la détruisit quelques années auparavant répond en miroir une violence qui ouvre à la 

fondation de Rome. 

Le second mythe, encore davantage connu, est celui des jumeaux Rémus et Romulus. Fils de 

Mars et descendants d’Énée par leur mère, la légende veut que, sitôt nés, ils furent abandonnés 

dans une fondrière, sur les rives du Tibre en crue, recueillis par une louve6 puis par un berger, 

avant que, leur majorité venue, les deux frères décident de fonder une ville. Ils consultent alors, 

comme le veut la tradition, les auspices… lesquels se révèlent peu clairs7. Ils se séparent sur ce 

désaccord, chacun revendiquant pour lui-même l’exclusivité de l’élection divine. Le voisinage 

n’étant exempt ni de querelle ni de rancœur, Rémus provoque Romulus, lequel le tue et finit de 

fonder Rome. Ici encore, la possibilité de la cité nait du meurtre ; la violence apparaît comme le 

prérequis nécessaire à la fondation de l’Urbs. 

Il serait toutefois hâtif de penser que ce lien entre violence et fondation n’appartient qu’aux 

légendes antiques. Nos imaginaires politiques modernes s’avèrent tout autant structurés par 

cette idée que la fondation ne se peut effectuer sans le secours et le déchaînement de la 

violence. En effet, comment ont été fondées nos communautés politiques et comment 

appréhendons-nous la naissance de nouvelles communautés politiques, sinon à la suite, si ce 

n’est de révolutions, tout du moins de troubles civils importants, ou de luttes de libération 

nationale ? Le mythe républicain français débute avec la Révolution. Nos institutions actuelles 

sont, quant à elles, nées d’une crise majeure, coloniale et nationale, ayant placée le pays au bord 

de la guerre civile. L’URSS sourd de la Grande Guerre. Les États-Unis germent sur le terreau 

d’une guerre d’indépendance. Lors des décolonisations, ce sont les guerres de libération 

nationale qui ouvrent à la fondation des États, en Afrique et en Asie comme, un siècle demi 

auparavant, en Amérique latine. Même dans le sous-continent indien, où l’on aurait pu espérer 

une décolonisation pacifique, le Pakistan et l’Inde (puis, plus tard, le Bangladesh) naissent dans 

le sang, accompagnés d’une série de massacres, de plusieurs centaines de milliers de morts, puis 

quasi immédiatement d’une guerre dévastatrice. Bref, entre les révolutions et les luttes de 

libération nationale, nos communautés politiques modernes, nos États, semblent toujours se 

fonder sur la guerre, qu’elle soit civile ou internationale, et donc sur la violence dans sa forme 

la plus massifiée, systématique et extrême. Modernes comme Anciens s’accordent quant à la 

férocité des fondations. 

La violence intrinsèque au pouvoir ? 

Qu’en conclure quant à notre conception théorique du pouvoir ? Comment la théorie politique 

occidentale a-t-elle restitué cette violence nécessairement et intrinsèquement associée, 

semble-t-il, à toute fondation et quelle influence ce constat a-t-il sur elle exercé ? Piochons 

                                                   
6 Certaines versions lui préfèrent une prostituée, laquelle constituerait une nourrice certainement plus adaptée. 

7 Rémus emporte la primauté, Romulus la quantité. 



À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

presqu’aléatoirement au sein de la tradition, en commençant par le dernier des Anciens et le 

premier des Modernes.  

Machiavel affiche explicitement une conception de la fondation bien peu (ou fort) biblique, 

accordant à la violence centralité et nécessité. Dans ses Discours sur la première décade de Tite-

Live, il écrit qu’il est, pour le8 fondateur d’une communauté politique, « indispensable […] de 

recourir à la violence et aux armes9 ». Cette idée s’avère déjà présente dans Le Prince lorsque 

l’auteur constate, à propos « des principautés nouvelles10 » : « de là naît que tous les prophètes 

armés vainquirent et que les désarmés allèrent à leur ruine11 ». Assurément existe la loi, mais 

cette dernière, apanage des hommes contre la bestialité de la force12, « souvent […] ne suffit 

pas, il faut recourir à la13 » violence. Le florentin ne s’arrête toutefois pas là. La violence ne 

s’avère pas seulement nécessaire à l’instauration ou à l’acquisition initiale du pouvoir ; le 

maintien et l’exercice de celui-ci apparaissent en être tout autant tributaires : « un prince […] ne 

peut observer toutes ces choses grâce auxquelles les hommes sont appelés bons, car il lui est 

souvent nécessaire, pour maintenir son état, d’œuvrer […] contre l’humanité » même, c’est-à-

dire de recourir à la violence (plutôt qu’à la loi).  

Ainsi, bien qu’elle ne soit pas bonne en elle-même, qu’il ne s’agisse ni d’une panacée ni d’un 

bienfait, l’usage de la violence se révèle, si l’on en croit le texte machiavélien, d’une part utile 

et, d’autre part, lorsque la direction d’un État nous échoit, absolument inévitable. Certes, il la 

faut pratiquer avec tact et mesure, mais l’étalon n’est jamais moral : le critère s’avère toujours 

indéniablement pragmatique. Si la violence doit être limitée, c’est seulement afin qu’elle garde 

son efficience. La crainte que l’on inspire par sa brutalité est efficace ; la cruauté qui effraie le 

potentiel adversaire est efficace ; la haine que l’on suscite ne l’est jamais : voilà pourquoi 

Machiavel conseille de rechercher les deux premières et d’éviter la dernière. Bref, s’il faut, dans 

l’exercice quotidien des responsabilités, obligatoirement user de violence, celle-ci ne devient 

jamais, sous sa plume, une fin en soi. Son usage, pour qu’elle ne se retourne point contre le 

souverain, nécessite habileté et bon escient : elle ne doit être employée que lorsqu’elle est utile, 

qu’elle sert le pouvoir, c'est-à-dire lorsqu’elle suscite l’obéissance en instillant la crainte14. 

Cela signifie, quant à notre objet, qu’à la fois la violence constitue l’instrument du pouvoir et le 

pouvoir la justification de la violence. Pour Machiavel, le pouvoir simultanément encadre la 

violence et s’exerce par son biais. Violence et pouvoir s’entremêlent essentiellement. Ils 

forment un tout, une communauté ; ils s’entr’appartiennent et se confondent – la crainte jouant 

le rôle de moyen terme, de ciment. 

                                                   
8 Pour Machiavel – c’est même le titre d’un chapitre –, « il faut être seul pour fonder une république », c'est-à-dire 
une communauté politique quelle qu’elle soit (Nicolas Machiavel, Discours sur la première décade de Tite-Live, 
A. Pelissier (ed.), T. Guiraudet (trad.), C. Lefort (préf.), Les Belles Lettres, 2022 [1531], livre I, chapitre 9). 

9 « Quant à la réforme totale et simultanée de la constitution [c'est-à-dire la fondation d’une nouvelle communauté 
politique ou la refondation d’une ancienne], […] les moyens ordinaires sont insuffisants : il devient indispensable de 
sortir de la voie commune, comme, par exemple, de recourir à la violence et aux armes, et le réformateur doit se 
rendre, avant toute chose, maître absolu de l’État, afin de pouvoir en disposer à son gré » (ibid., livre I, chapitre 18). 

10 Nicolas Machiavel, Le Prince, J.-L. Fournel & J.-C. Zancarini (trad. & com.), PUF, 2000 [1532], p. 71. Traduction 
modifiée. 

11 Ibid., p. 75-77. 

12 Ibid., p. 149. 

13 Ibid.  

14 Ibid., p. 145-147. Voir également Nicolas Machiavel, Discours sur la première décade de Tite-Live, op. cit., livre III, 
chapitres 19-22. 



À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

On retrouve une idée semblable dans les écrits de Hobbes. Chez ce théoricien du contrat social, 

la première fonction du pouvoir15 est de juguler la violence privée16, laquelle opération n’est 

pour lui envisageable qu’à condition de disposer d’une force publique incommensurable. Sans 

l’exercice d’une violence publique, le pouvoir politique ne serait rien, ne possèderait aucune 

efficace : « les conventions sans le glaive ne sont que des paroles17 ». C’est là, selon Hobbes, la 

caractéristique primordiale de la souveraineté, « l’essence de la République18 » : « qu’elle use de 

la force et des ressources de tous, comme elle le jugera opportun19 ». Le pouvoir hobbesien se 

confond avec le fait d’être en mesure de s’attaquer à, de contraindre ou de liquider, n’importe 

lequel des sujets qui ont accepté, par le contrat social, de se dépouiller de leur pouvoir propre, 

privé, de la capacité de se violenter les uns les autres, en le remettant au souverain20. 

Hobbes rejoint donc, sur ce point, Machiavel. Pour lui et en raison de l’essence même de son 

concept de souveraineté, violence et pouvoir s’avèrent, sinon confondus, tout du moins 

inextricablement liés et articulés ; ils s’appellent nécessairement et trouvent l’un dans l’autre 

l’essentiel de leur signification. De même, chez Hobbes comme chez Machiavel, le concept de 

crainte affiche un rôle similaire de moyen terme. La confusion du pouvoir et de la violence ne 

peut être entendue qu’en tant que cette dernière permet de « tenir en respect […] par la crainte 

des châtiments21 » les sujets, de leur inspirer « de l’effroi22 » quand ce n’est de la « terreur23 ». 

C’est la peur qui force à la transcendance des passions naturelles24 et qui assujettissent ainsi les 

gens du pays aux décisions souveraines. 

Enfin, on ne saurait aborder ces questions sans évoquer la définition canonique de l’État 

souverain formulée par Max Weber : « l’État est cette communauté humaine qui, à l’intérieur 

d’un territoire déterminé[…], revendique pour elle-même et parvient à imposer le monopole de 

la violence physique légitime25 ». Le pouvoir, ici encore, se confond – de façon assumée et 

parfaitement transparente – avec l’exercice de la violence : « on peut définir le caractère 

"politique" d’un groupement uniquement par le moyen […] qui lui est certainement spécifique 

                                                   
15 C’est également parfois la justification de son instauration. Hobbes défend l’existence de deux types de 
Commonwealth : ceux d’acquisition, lorsque les sujets se soumettent pour éviter leur propre destruction physique 
par le nouveau souverain, et ceux d’institution, que les sujets instaurent en contractant volontairement et 
consensuellement (Thomas Hobbes, Léviathan, F. Tricaud (int. & trad.), Éditions Dalloz, 1999 [1651], p. 178). Le type 
de république (quand bien même serait-ce une démocratie) n’a cependant aucune conséquence quant à l’amalgame 
hobbesien entre pouvoir étatique et exercice de la violence (voir Ibid., chapitre XVIII, p. 179-191 pour les républiques 
d’institution). 

16 « La cause finale, le but, le dessein que poursuivirent les hommes […] lorsqu’[…]on les voit vivre dans les 
Républiques, c’est le souci de pourvoir à leur propre préservation […] : autrement dit, de s’arracher à ce misérable 
état de guerre qui est […] la conséquence nécessaire des passions naturelles des hommes » (ibid., p. 173). 

17 Ibid. 

18 Ibid., p. 178.  

19 Ibid., traduction modifiée. 

20 « La seule façon d’ériger un tel pouvoir […], c’est de confier tout leur pouvoir et tout leur force à un seul homme, 
ou à une seule assemblée, […] pour assumer leur personnalité […]. Le dépositaire de cette personnalité est appelé 
SOUVERAIN » (Ibid., p. 177-178, majuscules de Hobbes). 

21 Ibid., p. 173. Nous soulignons. 

22 Ibid. Nous soulignons. 

23 « Terror » (ibid., p. 178. Traduction modifiée). 

24 Hobbes développe dans la première partie du Léviathan ses thèses quant à la nature humaine. Il les résume ainsi 
en introduisant la seconde : « les hommes […] par nature aiment la liberté et l’empire exercé sur autrui » ; « nos 
passions naturelles […] nous portent à la partialité, à l’orgueil, à la vengeance, et aux autres conduites de ce genre » 
(ibid., p. 173).  

25 Max Weber, Le Savant et le politique, C. Colliot-Thélène (pref. & trad.), La Découverte, 2003 [1919], p. 118. 



À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

et indispensable du point de vue de son essence, à savoir la violence26 ». Radical, Weber exclue 

même du domaine de la politique l’entièreté des actes et des communautés « qui ont pour objet 

d’influencer (expressément aussi de manière non violente) l’activité [d’un] groupement 

politique27 ». Il apparaît donc explicite que le politique weberien et, partant, le pouvoir 

s’articulent donc – dans la continuité des analyses de Machiavel et de Hobbes 

– intrinsèquement et constitutivement avec l’exercice de la violence.  

Ceci étant, Weber prend également soin de nuancer sa radicalité. La violence est certes le 

moyen spécifique du politique, mais cela ne signifie pour autant pas qu’elle en constitue « le 

moyen normal28 » : son rôle est de garantir l’effectivité de la domination et cette dernière 

s’obtient de multiples façons, y compris et surtout par la crainte des personnes dominées devant 

la « menace29 » que laisse planer le potentiel usage de la violence, « ultima ratio30 », par le 

groupement politique. 

L’alternative arendtienne 

Cette apposition de mythes, d’événements structurant notre imaginaire politique et de pensées 

théoriques modernes semble accréditer un relatif consensus pour sinon confondre, tout du 

moins étroitement articuler, les concepts de pouvoir et de violence. La violence serait 

nécessaire à la fondation des communautés politiques et le pouvoir politique se confondrait, en 

tout temps et en tous lieux, avec la violence. Pour l’écrire autrement et de façon lapidaire, agir 

politiquement consisterait à exercer le pouvoir et exercer le pouvoir impliquerait 

nécessairement l’usage, immédiat ou comme ultime menace, de la violence. 

Il existât cependant une philosophe à l’instinct de contradiction chevillée au corps fort peu 

convaincue de cet apparent consensus. Hannah Arendt n’a pas de mots trop durs pour 

contester et rebuffer « la confusion précoce31 du pouvoir avec la violence32 ». Elle affirme 

même, prenant ainsi la tradition à contrepied total, que ces deux concepts constituent « deux 

phénomènes distincts et différents33 » qu’il faudrait catégoriquement, radicalement et 

essentiellement opposer.  

Ce qui particulièrement intéressant, c’est que cette autrice n’invoque, au fil de son 

argumentation, aucune raison normative. Arendt ne se réclame pas d’une critique éthique, voire 

esthétique, du pouvoir et de la violence. Elle ne défend en aucun cas que nous ne devrions pas 

les confondre – ce qui serait pourtant, dans une perspective morale, aisément compréhensible 

et soutenable. De même, elle ne renvoie pas la violence à une forme dégradée ou indigne 

                                                   
26 Max Weber, Économie et société, J. Freund et. al. (trad.), Plon, 1995 [1922], t. 1, p. 98. 

27 Ibid., p. 99. Weber souligne. Il renvoie ce genre de groupements –les partis, les syndicats, les clubs, les associations, 
etc. mais aussi, par exemple, les journaux – à une activité « orientée politiquement » (ibid.), seconde et négative, dans 
une veine somme toute fort kantienne.  

28 Ibid., p. 97. 

29 Ibid.  

30 Ibid. Weber souligne. Il fait ici référence à la locution latine « ultima ratio regum » (la force est le dernier argument), 
popularisée par le cardinal de Richelieu, homme de pouvoir et grand commis de l’État, puis par Louis XIV.  

31 Arendt la date de l’aube de la modernité. 

32 Hannah Arendt, « La tradition et l'âge moderne » in La Crise de la culture in L'Humaine condition, J. Bontemps (trad.), 
Gallimard, 2012 [1954], p. 609. 

33 Hannah Arendt, « Sur la violence » in Du Mensonge à la violence in L'Humaine condition, G. Durand (trad.), Gallimard, 
2012 [1969], p. 941. 



À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

d’inhumanité34 ou de déchéance intellectuelle : elle affirme explicitement que « la violence n’est 

pas plus bestiale qu’irrationnelle35 ».  

Sa critique s’avère bien plus radicale – au sens propre du terme – car elle la revendique 

intégralement descriptive. Arendt entend montrer que violence et pouvoir sont 

phénoménologiquement – ou « quasi-phénoménologi[quement]36 », pour reprendre 

l’expression d’Étienne Tassin – absolument distincts, que leurs fondements mêmes, l’ordre des 

choses dont ils sont censés témoigner, nous oblige : « les utiliser, écrit Arendt non sans une 

certaine morgue, comme s’il s’agissait simplement de synonymes, non seulement dénote une 

certaine insensibilité à leur signification linguistique, ce qui paraît assez grave, mais témoigne 

en outre d’une ignorance regrettable des réalités auxquelles ce langage se réfère37 ». Pour notre 

autrice, violence et pouvoir désignent des vérités différentes, des événements totalement 

dissemblables lorsqu’ils surgissent dans le monde. La confusion relève de l’erreur plus que de la 

faute. Dès lors, notre typologie intellectuelle, au lieu de les amalgamer, s’avérerait bien plus 

fidèle à ce qui est en rendant compte de l’insigne fossé qui les sépare.  

Une telle entreprise ne va pas sans poser un certain nombre de difficultés intellectuelles. La 

première, et non des moindres, exige que nous comprenions quelle description, quelle 

conceptualisation, du pouvoir et de la violence Arendt propose afin de légitimer non seulement 

la distinction qu’elle opère entre ces deux notions mais également d’accréditer cette séparation, 

cette opposition radicale, qu’elle appelle de ses vœux analytiques. La deuxième difficulté s’avère 

plus retorse. Si Arendt prétend décrire le réel en mettant diamétralement à distance le pouvoir 

et la violence, comment expliquer ce par quoi nous avons introduit notre propos, c'est-à-dire 

que ces deux phénomènes se manifestent de faàon concomitante avec une régularité que nul 

ne saurait décemment nier – notre autrice elle-même reconnait explicitement cet état de fait 

lorsqu’elle explique que « rien n'est plus fréquent que l'association du pouvoir et de la 

violence38 » ou que « le pouvoir et la violence […] ont habituellement des manifestations 

communes39 » ? Enfin, la troisième difficulté nous permettra de conclure : quel éventuel 

avantage heuristique possèderait une telle conceptualité d’inspiration arendtienne, si, au 

termes des circonvolutions intellectuelles d’usage, elle ne nous permettait que de rendre 

compte avec la même acuité que les théories machiavélienne, hobbesienne et wébérienne de 

la survenue bien souvent synchrone de la violence et du pouvoir ? 

Ces interrogations tiendront lieu de trame au reste de cet article. Nous commencerons par 

proposer une description phénoménologique du pouvoir et de la violence. Cela nous permettra 

dans un second temps de montrer que, malgré l’antagonisme entre ces deux phénomènes, ils 

se conditionnent l’un l’autre. Enfin, nous éclairerons à nouveaux frais, grâce à ces 

développements théoriques d’inspiration arendtienne, la survenue concomitante ordinaire de 

la violence et du pouvoir. 

                                                   
34 Alors que Machiavel lui-même affirme l’inhumanité de la violence. 

35 Ibid., p. 955. 

36 Étienne Tassin, Le trésor perdu, Éditions Payot, 1999, p. 20. 

37 Hannah Arendt, « Sur la violence », op. cit., p. 941 

38 Ibid., p. 944. 

39 Ibid., p. 948. 



À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

1. Phénoménologies autonomes de la violence et du pouvoir 

Le pouvoir politique 

Commençons, donc, par caractériser phénoménologiquement le pouvoir40. À partir des textes 

arendtiens, on le peut décrire comme ce qui se dégage lorsque plusieurs individus agissent 

politiquement41 au sein d’un espace public42, c'est-à-dire au sein d’un espace où chacun exerce 

son attention à la fois sur les autres membres du groupe et sur certains objets du monde. Notre 

interrogation se décale alors ; il nous faut à présent déterminer ce que signifie « agir 

politiquement ». Dans le cadre d’une pensée d’inspiration arendtienne, on peut interpréter, 

reformuler43, l’action politique comme le fait de donner, en tant que groupe44 et publiquement, 

un sens45 commun à des objets du monde46, c'est-à-dire de collectivement élaborer une 

normativité concordante jugeant que certains objets sont justes – ils auraient-dû-être, doivent-

être ou devraient-être – quand d’autres sont injustes – ils auraient-dû-ne-pas-être doivent-ne-

pas-être ou devraient-ne-pas-être.  

Si nous nous réunissons et que nous entreprenons de juger un élément du monde – comme par 

exemple la TVA, la guerre en Ukraine ou les inégalités économiques –, que nous statuons quant 

à la justice ou à l’injustice de cet objet, au fait qu’il, pour nous, doit-être ou doit-ne-pas-être, 

alors, selon Arendt, par ce don collectif et public d’un sens, nous avons agi politiquement et 

entre nous a émergé du pouvoir. Nous avons, grâce et par cette action, manifesté notre pouvoir : 

« aussitôt que plusieurs personnes se rassemblent et agissent de concert, le pouvoir est 

manifeste47 ». L’acception d’inspiration arendtienne du terme « pouvoir » s’avère ainsi 

                                                   
40 Les éditions françaises de l’œuvre arendtienne sont confrontées, de notoriété publique et de manière assez 
honteuse, à de graves problèmes de traduction, notamment liés à la multiplicité des traducteurs et à l’absence, même 
au sein des recueils Quarto Gallimard, d’harmonisation lexicale. Au premier rang de ces errements qui ont participé 
à profondément obscurcir la réception de notre autrice en France se trouve précisément… le terme de « pouvoir ». 
En effet, « power » a été traduit dans les éditions françaises de la Condition de l’homme moderne par « puissance » (sauf 
en de rares occurrences, pas toujours cohérentes, où c’est « pouvoir » qui a été choisi), terme qui désigne 
généralement un autre concept arendtien (strength), alors qu’il l’est par « pouvoir », ce qui est bien plus adapté, dans 
la plupart des traductions des autres ouvrages d’Arendt. Se fier exclusivement, sans vérification vis-à-vis des éditions 
originales, aux éditions francophones peut donc s’avérer risqué et source de confusion, et ce d’autant plus que 
d’autres problèmes de traduction persistent – il en est même qui opèrent des contresens complets par rapport au 
texte anglais. 

41 « Le pouvoir correspond à l’aptitude de l’homme à agir, et à agir de façon concertée » (ibid., p. 942). Voir également 
Hannah Arendt, De la révolution in L'humaine condition, M. Berrane (trad.), P. Raynaud (dir.), Gallimard, 2012 [1963], 
p. 485. 

42 Cet espace public peut préexister à l’action si celle-ci s’inscrit dans une communauté politique préexistante ou 
émerger prépolitiquement durant le processus qui mène du rassemblement initial des hommes et femmes 
initialement déliés à l’action politique. 

43 Nous reprenons et résumons ici une partie de notre travail de thèse. Voir, donc, Rémi Zanni, « Chapitre 4. Agir et 
donner un sens commun au monde grâce au jugement » in L’action politique et ses conditions de possibilité, thèse de 
doctorat sous la direction de M. Leibovici, Université de Paris, 2021, https://www.theses.fr/2021UNIP7036, 
consulté et disponible le 1er novembre 2024, p. 453-581.  

44 Le propre des jugements politiques est, selon Arendt, de disposer d’une validité générale, c'est-à-dire de n’être 
valides que pour les personnes agissant ensemble politiquement. 

45 Notons que le fait de donner du sens selon un idéal régulateur de justice n’épuise pas l’entièreté de celui-là. Le 
sens peut revêtir une multiplicité de dimensions – par exemple esthétique ou morale, voire sociale. Chacune d’entre 
elles permet, à sa manière propre, selon le principe fondamental auquel elle s’ancre, de rejeter l’absurde originel – si 
bien décrit par Camus dans Caligula, Le Malentendu, L’Homme révolté ou Le Mythe de Sisyphe – afin d’habiter la Terre, 
de la faire monde.  

46 Ce peuvent être des choses matérielles, des faits ou même des concepts. 

47 Hannah Arendt, « Sur la violence », op. cit., p. 948. 

https://www.theses.fr/2021UNIP7036


À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

extrêmement littérale ; ce qui se dégage lorsque nous agissons, c’est la manifestation de notre 

capacité à pouvoir agir politiquement, c'est-à-dire à orienter le monde réel vers ce qu’il devrait-

être, à ne pas céder face à ce qui est-tel-qu’il-est, face à ce qui pourrait apparaître et apparaît à 

certains comme une nécessité, comme une évidence quasi-naturelle.  

Dans cette description, trois grands aspects de la collectivité du pouvoir poignent. Tout d’abord, 

le pouvoir appartient à un groupe48 ; il en est pour ainsi dire fonction. Il demeure sans s’évanouir 

tant que ce groupe ne se disperse pas, c'est-à-dire tant qu’il n’arrête pas, de gré ou de force, 

d’agir49. Ensuite, cette conception du pouvoir lui fait, d’une certaine manière, perdre tout objet. 

Il n’est pas un pouvoir-sur les autres, il ne dénote ni le contrôle ni la contrainte ; bien au 

contraire, il doit être compris comme un pouvoir-avec nos co-acteurs. Enfin, il ne saurait émerger 

hors d’une situation de coordination, de soutien mutuel, des différents acteurs. Il s’avère ainsi 

relationnel : il désigne les relations tissées et persistantes, grâce à l’action commune, entre les 

individus. La légitimité50 du pouvoir dérive directement de sa relationnalité, et ce quel que soit 

le contenu spécifique du sens communément donné : il trouve en lui-même ses propres fin51 et 

bien-fondé. 

La violence : relationnelle, apolitique, instrumentale 

Qu’en est-il, en regard, de la violence ? Comment la pouvons-nous décrire dans une perspective 

d’inspiration arendtienne ? Avant toute chose et à l’instar du pouvoir, sans doute pouvons-nous 

convenir que la violence s’avère une modalité relationnelle – probablement leur seule 

caractéristique commune. Elle lie des individus entre eux et ne peut avoir, dans ce contexte, de 

signification sans qualifier des rapports humains. Ceux-ci, toutefois, ne sont pas, comme pour 

le pouvoir, des rapports de coordination, de concertation. Bien au contraire, en lieu et place du 

soutien mutuel, la violence désigne un affrontement matériel, un combat brutal, un 

déchainement presqu’animal, incluant tout ce qu’une telle opposition frontale implique comme 

pratiques et conséquences physiques. Dans le cadre de la relation violente, l’un ne reconnait 

pas l’autre comme un pair avec lequel il pourrait agir, mais l’identifie comme une personne 

alienne, radicalement étrangère, comme un ennemi, un danger dont sourd une déshumanisation 

mutuelle, un être objectivé qu’il s’agit, au mieux, de contraindre, de ployer, de tordre, au pire de 

détruire, de faire disparaître.  

La violence constitue ainsi une modalité de relation a minima apolitique52. Lorsqu’un CRS 

dégage une place à coups de matraque, de gaz lacrymogène et de grenades étrangement 

nommées défensives, nul pouvoir ne se manifeste. Aucun accord n’est possible. Il faut oublier 

                                                   
48 Lorsque l’on dit de quelqu’un qu’il est « au pouvoir » ou qu’il « détient le pouvoir », c’est qu’il représente, d’une 
manière ou d’une autre, un groupe ou, comme l’écrit Arendt, « nous entendons par là qu’il a reçu d’un certain nombre 
de personnes le pouvoir d’agir en leur nom » (ibid., p. 942).  

49 « Le pouvoir n’est jamais une propriété individuelle ; il appartient à un groupe et continue à lui appartenir aussi 
longtemps que ce groupe n’est pas divisé. […] Lorsque le groupe d’où le pouvoir émanait à l’origine se dissout […] 
son « pouvoir » se dissipe également » (ibid.) 

50 Ibid., p. 948. 

51 Ibid., p. 947. 

52 Ce n’est pas certes pas la seule ; Arendt mentionne également, au fil de son œuvre, de façon non exhaustive, 
comme modalités relationnelles apolitiques hors la violence : l’amour intime, le compagnonnage laborieux (c'est-à-
dire l’unisson des corps lors du travail sériel), la fraternité d’arme, ou bien encore les relations d’autorité. Notons 
toutefois que le caractère intrinsèquement apolitique de ces modalités de relation interindividuelle n’implique en 
aucun cas que celles-ci ne puissent être considérées comme constituant un enjeu puis acquérir une valeur politiques, 
après respectivement leur publicisation comme objet et leur politisation par un don de sens. 



À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

toute coopération ou soutien mutuel à un sens commun donné au monde. Le devoir-être ne 

survit pas aux charges. Il n’y a qu’une urgence : survivre ou, tout du moins, préserver sa santé 

et son intégrité physique, que ce soit d’ailleurs pour le manifestant en goguette ou pour l’agent 

des forces d’un autre ordre. C’est pour cela qu’Arendt considère que la violence individualise53. 

Elle ne nécessite en rien, ce qui constitue sans doute sa qualité première, un quelconque soutien 

de ou quelque coordination avec ses pairs mais seulement et uniquement des instruments54, 

des outils, destinés à augmenter la puissance individuelle, que ce soit des armes ou une 

structure de commandement opérationnelle : « la violence est, écrit Arendt, par nature, 

instrumentale55 ».  

Cette instrumentalité s’avère de surcroît double. Non seulement la violence nécessite la 

médiation d’un outillage, mais elle ne peut se comprendre elle-même que comme instrument – 

conception à laquelle ni Machiavel, ni Hobbes, ni Weber ne trouveraient par ailleurs à redire. 

Ne disposant ni d’une valeur, ni d’un intérêt propre, elle ne saurait constituer autre chose qu’un 

moyen. La paix, comme idée et comme fait, se caractérise par une valeur ou un intérêt propre : 

elle trouve en elle-même sa propre fin56. Le pouvoir dispose d’un intérêt et d’une valeur propre : 

il trouve en lui-même sa propre fin57. Ce n’est pas le cas de la violence58. Celle-ci ne revêt un 

intérêt ou une valeur qu’en tant et lorsqu’elle constitue un instrument destiné à satisfaire un 

objectif tiers, qu’elle se trouve « dirigée et justifiée59 » par un élément externe, c'est-à-dire « par 

les fins qu’elle entend servir60 ». Toute évaluation quant à son efficace ou à sa rationalité ne 

peut s’entendre qu’a posteriori, fonction de ce que la violence a entrainé comme conséquence, 

conditionné par ce à quoi l’on peut conclure qu’elle a servi61. Dès lors, l’usage présent de la 

violence, le choix (mutuel ou unilatéral) d’instaurer un rapport violent avec autrui, équivaut 

toujours à une hypothèque sur l’avenir puisque ce qui pourrait justifier la violence – c'est-à-dire 

son efficacité à atteindre un objectif en se passant du soutien des autres et sans se coordonner 

avec eux – ne sera évaluable qu’au regard d’un futur – quoi qu’on en dise et quelques soient les 

                                                   
53 Sans doute faut-il indexer cette considération sur la première grande étude politique d’Arendt, fondatrice à bien 
des propos, qu’elle consacre aux systèmes totalitaires (Hannah Arendt, Le totalitarisme, in Les origines du totalitarisme ; 
Eichmann à Jérusalem, J.-L. Bourget, R. Davreu & P. Lévy (trad.), Gallimard, 2002 [1951]).  Elle y analyse le rôle de la 
violence poussée à son paroxysme et constituée en « forme de gouvernement » (Hannah Arendt, « Sur la violence », 
op. cit., p. 950) – la terreur – dans l’individualisation extrême (« l’atomisation ») et l’organisation de l’impotence (la 
disparition du pouvoir) politique des habitants soumis aux régimes totalitaires et, particulièrement, des déportés.  

54 « La violence, finalement, se distingue, comme nous l’avons vu, par son caractère instrumental. Sous son aspect 
phénoménologique, elle s’apparente à la puissance, car ses instruments, comme les autres outils, sont conçus et 
utilisés en vue de multiplier la puissance naturelle, jusqu’à ce qu’au dernier stade de leur développement ils soient à 
même de le remplacer » (ibid., p. 943-944). Voir aussi ibid., p. 940. 

55 Ibid., p. 947. 

56 Ibid. 

57 Le pouvoir rend le monde habitable, il l’humanise face à l’absurdité de l’existence, quand bien même les modalités 
spécifiques de l’humanisation dépendent de chaque communauté politique. Quel que soit le sens donné, le monde 
s’en trouve renforcé et l’absurde rejeté au rivage (quand bien même revient-il, toujours, avec le ressac). Voir note no 
45. 

58 Hors, sans doute, dans sa forme terroriste. Voir note no 53. 

59 Ibid. Nous soulignons. 

60 Ibid. 

61 « La violence, instrumentale par sa nature même, est rationnelle dans la mesure où elle atteint le but qu'elle s'était 
fixé et qui doit la justifier » (ibid., p. 957). 



À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

vertus réelles ou alléguées de la violence – qui demeure inexorablement, du fait même de la 

nature contingente des affaires humaines, incertain62.  

2. Rapports antagoniques entre violence et pouvoir 

Un antagonisme fondamental 

La violence ne s’avère toutefois pas seulement apolitique. Il faut, selon Arendt, au-delà et 

également, la qualifier d’antipolitique. Reprenons notre exemple certes fictif de mobilisation 

empêchée. Au sens donné et au pouvoir manifestés, le compagnon républicain (de sécurité) a 

promptement répondu par la violence – il n’agissait bien entendu qu’ès-qualité de moyen de la 

violence d’État. Il disperse, sans ménagement, la et les manifestation(s). La violence, en l’espèce 

répressive, détruit le rassemblement, atomise le groupe en dispersant les individus qui, il y a 

quelques minutes encore, agissaient collectivement. De manière générale, force est de 

constater que la violence possède toujours cet effet. Lorsqu’elle se trouve confrontée au 

pouvoir, elle l’annihile63 ; elle l’asphyxie jusqu’à l’extinction comme une couverture prive un feu 

d’oxygène. La survenue de la violence referme inexorablement l’espace politique et ipso facto 

celui de manifestation du pouvoir. L’on comprend alors pourquoi notre autrice s’oppose ainsi à 

Machiavel, à Weber ou à Hobbes quant aux natures du pouvoir et de la violence. La violence, 

si l’on adopte la conceptualité arendtienne, ne peut jamais constituer la source du pouvoir64, ou 

ne serait-ce que son outil, puisque, de par son essence même, elle le renvoie sur-le-champ, dès 

son apparition, vers le néant : « la violence conduit […] à l’impotence […], [c'est-à-dire] à la 

destruction de tout pouvoir65 ».  

Notre autrice n’en reste cependant pas là. Elle remarque également un phénomène inverse. 

Lorsqu’une communauté politique perd en soutien mutuel, en coopération, que les individus 

qui la composent ne veulent plus ou n’arrivent plus à donner un sens commun au monde, bref 

lorsqu’une communauté politique se sclérose et se dessèche, que le pouvoir s’étiole, la tentation 

peut être grande, pour pallier la décrépitude, de recourir… à la violence : « un pouvoir qui se 

sent diminué est tenté de compenser par la violence cette perte de pouvoir66 ». Toutefois, une 

telle manœuvre s’avère, la plupart du temps, dérisoire, strictement dilatoire, en ce qu’elle 

entraine encore davantage le pouvoir vers sa propre destruction. « On peut obtenir la victoire, 

écrit Arendt, en se servant de la violence comme d'un substitut du pouvoir, mais le prix qu'il 

faut payer est très élevé ; car il n'est pas seulement payé par le vaincu, mais également par le 

                                                   
62 Arendt remarque, à ce propos, que plus l’objectif ayant donné lieu au déchaînement de violence est 
temporellement lointain et moins il est certain – aléas de l’histoire et des relations politiques obligent – qu’il soit 
atteint. « La violence ne saurait être rationnelle que si elle se fixe des objectifs à très court terme. La violence est 
incapable de soutenir des causes, de conduire la marche de l'histoire, de promouvoir la révolution, de défendre le 
progrès ou la réaction […]. En fait, la violence, à l'encontre de ce dont ses prophètes s'efforcent de nous persuader, 
est beaucoup plus l'arme des réformes que celle de la révolution » (ibid., p. 957). Notre autrice poursuit et enfonce 
le clou : « du fait même que les tactiques de choc et de violence ne peuvent guère se fixer que sur des objectifs à 
court terme, les pouvoirs établis cèderont plus facilement à des demandes déraisonnables, et nocives à l'évidence 
comme on a pu le constater récemment aux États-Unis, pourvu qu'il soit relativement aisé de procéder à ces 
"réformes" [...] alors que la violence s'avérera inefficace dans le cas de la poursuite d'objectifs à plus long terme ou 
dans celui d'une demande de modification des structures » (ibid., p. 968). 

63 « Le pouvoir peut toujours être détruit par la violence » (ibid., p. 949). 

64 N’en déplaise au président Mao, « [le fusil] ne peut jamais être la source du pouvoir » (ibid.). 

65 Ibid., p. 950. Traduction modifiée. 

66 Ibid. 



À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

vainqueur, qui voit s'affaiblir son propre pouvoir67 ». En effet, et ce même si la violence s’avère 

justifiée, c'est-à-dire qu’elle a permis de satisfaire ses objectifs, de parvenir aux fins externes 

qu’elle s’était fixée, un coin aura été introduit dans l’édifice du pouvoir. Le loup aura pénétré 

dans la bergerie, désormais reconnu par les moutons comme l’un des leurs. Même lorsque 

la violence se propose simplement d'atteindre des objectifs à court terme dans le 

cadre d'une idéologie non extrémiste, le danger n'en demeure pas moins que les 

moyens prennent le pas sur la fin. […] les conséquences n'en seront pas seulement 

la défaite du mouvement, mais l’introduction de la pratique de la violence dans 

l'ensemble du corps politiques. Les actes sont irréversibles, et, en cas d'échec, le 

retour au statu quo est toujours improbable. Comme n'importe quelle action, la 

pratique de la violence peut changer le monde, mais il est infiniment probable que 

ce changement nous conduise vers un monde plus violent68. 

Pour résumer en reprenant les mots d’Arendt : « le pouvoir et la violence s’opposent par leur 

nature même69 ». Si la violence augmente, le pouvoir diminue et si le pouvoir diminue, il y a de 

grandes chances que la violence augmente. Dans le cas contraire, si le pouvoir augmente, cela 

ne peut qu’être lié à une intensification de la coopération, du soutien mutuel, ce qui implique 

une réduction des rapports violents et si la violence diminue, à moins que cela ne s’explique par 

la dispersion des individus, leur éloignement les uns des autres et la dissolution de tous leurs 

rapports, ces derniers prennent la forme du pouvoir. 

Le conditionnement de la violence par le pouvoir 

Ainsi, bien qu’antagonistes, violence et pouvoir semblent tout de même entretenir un certain 

rapport. Quel est-t-il ? Nous évoquions, citant Arendt, que le fait d’user de la violence, 

pratiquement, conduit la plupart du temps les individus peuplant le monde vers des relations 

plus violentes et une diminution du pouvoir. Or, si ce processus devait s’avérer irréversible, cela 

signifierait que, depuis bien longtemps, la guerre de tous contre tous aurait enseveli toute 

concorde sous le poids des assauts permanents. Le pouvoir et la politique ne seraient, de nos 

jours, plus qu’une utopie fanée, un rêve, un état de nature théorique nous donnant à penser les 

raisons de nos combats. Manifestement, cela n’est pas, aujourd’hui, le cas. La relation violente 

ne se perpétue donc pas nécessairement. Comment y mettons-nous un terme ? Comment la 

violence s’arrête-t-elle ? 

Deux ensembles de solutions permettent de mettre fin à la violence. D’une part, la relation peut 

être rompue et les individus liés par la violence cesser tout rapport. D’autre part, la relation peut 

se transformer, évoluer, être remplacée par des rapports non violents. Commençons par le 

premier ensemble, celui de la rupture. La mort d’un des individus constitue une issue possible 

au combat, sa conséquence la plus radicale. L’affrontement peut aussi prendre fin si l’un ou 

l’autre des individus se retrouve contraint à l’exil ou enfermé, embastillé, claquemuré70. Enfin, 

si l’un des belligérants fuit hors de portée, vers une autre portion de la Terre, et que son 

                                                   
67 Ibid., p. 949. 

68 Ibid., p. 968. L’usage de la violence peut même aboutir à la terreur, laquelle « s'instaure lorsque la violence, après 
avoir abouti à la destruction de tout pouvoir, se refuse à abdiquer et affirme au contraire son emprise » (ibid., p. 950). 
Voir note no 53. 

69 Ibid., p. 951. 

70 Cet enfermement peut être également défini comme le fait de retirer à autrui la possibilité d’agir politiquement, 
et donc de potentiellement manifester du pouvoir.  



À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

désormais ancien adversaire soit ne peut soit renonce à le poursuivre, à maintenir un lien, la 

violence cesse également. Dans chacune de ces situations, donc, la relation est rompue, puisque 

l’un des individus disparaît, d’une manière ou d’une autre. La violence a donc ici détruit non 

seulement le pouvoir qui avait pu exister, mais elle a également mis fin à tout pouvoir potentiel, 

à toute possibilité de lien politique. Il ne reste plus qu’un individu, seul, geôlier ou roi du 

cimetière. Il a le pistolet, certes, mais plus personne pour creuser. C’est un maître sans esclave, 

un empereur sans sujets, un matador d’opérette, un chasseur d’ombres, bref un guerrier 

d’apparat qui, tout bardé d’armes et de médailles, s’avère, en fin de compte et le clinquant 

défraichi, totalement impotent. 

La relation violente peut toutefois également cesser sans que l’un des protagonistes n’ait à 

disparaître. Il lui faut cependant se transformer, passer de la violence aux pourparlers, à la 

négociation. Lorsque le bruit des armes cesse, le politique revient ; lorsque la violence 

s’estompe, le pouvoir réapparaît. Parfois, même, l’accès à un espace public et à une 

communauté politique constituent précisément la justification externe de la violence71 : un 

individu s’estimant exclu ou voulant mettre à l’agenda politique des objets que la communauté 

se refuse à publiciser pourra instaurer, consciemment ou non, à cette fin même des relations 

violentes, individuelles ou émeutières72 – avec le risque, évoqué supra, de ne jamais parvenir à 

s’en extraire et, vaincu ou vainqueur, de perdre tout pouvoir. Dans ce cas comme dans les 

autres, si je ne veux pas tuer, exiler, emprisonner ou faire fuir la personne en face de moi, et si 

moi-même ne veux pas mourir, m’exiler, être emprisonné ou fuir, il faut bien, après 

l’affrontement et comme terme à celui-ci, que nous trouvions, lui et moi, un terrain d’entente.  

Comprendre cela explique pourquoi l’on ne peut pas commettre n’importe quelle exaction lors 

d’une guerre. La raison n’est pas morale mais bel et bien politique – parce qu’une guerre qui 

jamais ne cesserait ou qui trouverait sa fin dans le massacre n’augmenterait en rien, jamais, le 

pouvoir de l’un ou l’autre belligérant. De la même façon, des commissions « Vérité et 

réconciliation » se sont tenues à la suite d’atrocités et de dictatures épouvantables. Quand bien 

même elles peuvent paraître, d’une certaine façon, immorales, en plaçant presqu’à égalité 

bourreaux et victimes, en laissant les premiers échapper sinon à la vengeance, tout du moins à 

la punition, elles permettent au pouvoir de reparaître – et c’est là leur qualité et leur force : 

restaurer des liens humains, politiques.  

Ainsi peut-on estimer que la violence se trouve conditionnée par le pouvoir : celui-ci constitue 

l’horizon de toute violence non terroriste73. À moins d’instaurer une désolation totale, terroriste, 

totalitaire, le fracas des combats se trouve orienté vers et par le silence, politique, des armes. 

Toujours le pouvoir doit repoindre et toujours il repoint.  

Le conditionnement du pouvoir par la violence 

Toutefois, s’il faut bien se résoudre, toujours, à délaisser le manichéisme et à revenir au politique 

au sortir de l’affrontement, si le pouvoir constitue, fors la solitude, l’alternative à la relation 

violente et la seule solution à même de mettre cette dernière à distance sans perdre les 

hommes, cela implique, d’une certaine façon, que l’exercice du pouvoir se trouve également 

                                                   
71 « Par la dramatisation des griefs, [la violence] sollicite très vivement l'attention du public » (ibid., p. 957). 

72 À ce propos, voir Rémi Zanni, L’action politique et ses conditions de possibilité, op. cit., p. 245-248. 

73 Il importe peu que ce terrorisme soit étatique (totalitaire ou non), individuel ou perpétré par une organisation 
privée. 



À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

conditionné, ici et entre autres précisément par la violence. Elle conditionne le pouvoir comme, 

nous l’avons vu, le pouvoir la conditionne. Lorsque nous agissons politiquement, lorsque nous 

manifestons notre pouvoir, il est difficile d’occulter les risques de l’échec, de faire taire en nous 

ce savoir enfantin que la violence, tapie dans l’ombre, risque à tout moment de reparaître si 

nous ne maintenons la veille. Toujours demeure comme une alerte, en arrière-plan de nos 

pensées, de nos échanges, de nos jugements et de nos opinions, que nos rapports de pouvoir 

peuvent se transformer, le temps d’un battement de paupière, en relations violentes si nous 

renonçons à la coopération, si le soutien mutuel que nous nous assurions s’étiole, si, donc, notre 

communauté politique, faute d’accord, se disloque. 

Ce conditionnement du pouvoir par la violence a rarement été relevé dans les critiques, 

laudatives comme dépréciatives, de bonne ou de mauvaise foi, des pensées d’inspiration 

arendtienne. Il s’agit pourtant là d’un point assez fondamental. Certes, l’action politique consiste 

à un aboutir à un accord consensuel sur le sens à donner à un objet du monde, mais rien n’exige 

– et, surtout, aucun texte arendtien – que nous opérions de bonne grâce. Force est de constater 

que nous joindrons nos voix et unirons nos opinions bien plus aisément avec ceux qui seraient, 

éventuellement, en capacité, si les négociations échouent, si nous ne parvenons pas à nous 

coordonner, de prendre physiquement le dessus. Si autrui tient le pistolet, je serai entièrement 

disposé, m’accorderai volontiers sur le devoir-être et trouverai une motivation toute 

particulière à creuser. La menace de la violence et le consensus obtenu avec un big stick (ou une 

canonnière) dans le dos rodent toujours au sein de la sphère politique. 

C’est pour cette raison que le pouvoir ne saurait se comprendre en dehors de toute 

contextualisation ou, plus exactement et en l’occurrence, que les rapports de force réels ou 

putatifs conditionnent toujours l’action politique et, donc, l’émergence du pouvoir. La 

manifestation de rue se fonde sur ce principe – et se distingue ainsi de l’émeute. Elle symbolise 

le rapport de force, la potentialité de violence, et si les phénomènes sociaux étaient dotés 

d’organes phonateurs, sans doute pourrions-nous entendre les manifestants, au-delà de leurs 

rassemblements et revendications particuliers, nous dire : « regardez nous, nous sommes forts, 

nous sommes puissants, nous sommes nombreux, nous pouvons aujourd’hui, demain, 

potentiellement mettre cette ville, votre ville, notre ville, à feu et à sang ; conséquemment, 

notre opinion compte, elle est imprégnée du poids de notre organisation, arme certes latente 

mais parfois plus terrible qu’un fusil, et nous devons être écoutés quant à la détermination du 

sens, du juste et de l’injuste, que notre communauté politique manifestant donne au monde ». 

Rien ne sera certes détruit ce soir, sauf incident, mais la menace séparatiste demeure là et la 

relation de pouvoir ne saurait s’en extraire et l’abstraire. 

Arendt n’ignore ainsi en rien que les effets potentiels de la crainte (des petits comme des grands) 

en matière politique ; sa conceptualité ne peut être accusée de pécher par naïveté ou par 

idéalisme. Il n’y a, dans sa pensée et en ce cas, nulle cécité, nul aveuglement sélectif quant au 

rôle que peut jouer la peur. Seulement, ce n’est pas – comme le postulaient Machiavel, Hobbes, 

ou Weber, et depuis eux tous ceux qui se targuent d’un prétendu réalisme – le premier. La 

crainte ne détermine pas le pouvoir mais elle le conditionne ; elle ne constitue pas le fondement 

du politique, sa nécessaire matrice, mais un élément accidentel qui lui est extérieur et qui, à 

l’instar de tout ce qui appartient au monde74, ne saurait rester sans influence sur nos points de 

vue et, partant, sur nos pratiques.  

                                                   
74 Voir « Appendice n°III Typologie des conditionnements » in Ibid., p. 601-606. 



À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

Apparaît ici de façon particulièrement probante le caractère profondément non libéral de la 

conceptualité arendtienne. En politique75, nous n’avons pas affaire à des opinions que l’on 

pourrait qualifier de « pures », strictement issues de notre libre réflexion personnelle, obtenue 

dans l’isolement de la pure raison et le rapport exclusif de soi à soi. On ne peut comprendre, si 

l’on s’inspire de cette autrice, les opinions comme des reflets de l’âme et de la volonté 

individuelle des acteurs. Elles ne sont ni monstration ni publicisation de quelque chose qui 

s’avérerait premièrement privé76 mais se créent, se manifestent, seulement et primordialement 

dans l’apparaître public. Il n’en est aucune qui puisse préexister ou demeurer tue, dans l’ombre 

de notre for privé. Nous ne les professons jamais que dans l’appréhension de leur réception, au 

sein d’un contexte particulier, d’un ensemble de conditions sociales et politiques, et, puisqu’elles 

sont essentiellement dirigées vers l’élaboration du consensus ou la mise au jour du dissensus, 

l’on ne saurait entièrement nous confondre avec elles ; quand bien même nous en demeurons 

comptables, les opinions manifestées lors de nos actions politiques s’avèrent toujours relatives 

au monde et à nos co-acteurs bien avant qu’à nous-mêmes. Nulle marque ici d’infamie pour 

Arendt, bien au contraire ; c’est en cela que réside leur gloire politique et leur éclat public. 

C’est à cette aune qu’il faut comprendre l’assertion arendtienne pour le moins – pour nous, 

Modernes, habitués à ployer la tête devant l’arbitraire souverain – quelque peu étrange : 

lorsque l’on dit « qu’un adulte77 obéit, en réalité, il soutient l’organisation […] à laquelle il prétend 

obéir78 ». « En politique, obéissance et soutien sont une seule et même chose79 ». Ce soutien, 

intégralement politique, ne doit pas être conçu comme l’adhésion profonde d’un individu 

désincarné qui existerait souverainement dans le for de sa propre conscience. Ce n’est pas une 

velléité profonde de l’âme qui affleurerait dans les mots et gestes de la personne physique. Ce 

soutien, à l’instar de l’action et de l’opinion, doit bien plutôt être considéré et décrit comme un 

choix manifeste et public, incrusté dans et relatif à un contexte, une perspective et une 

communauté particuliers qui le rendent spécifique. Tout jugement politique à son propos devra 

donc prendre en compte ces conditions et, notamment, le rapport de force – contrairement au 

jugement moral qui en fera abstraction.   

3. Une concomitance pourtant récurrente 

Les conceptions arendtiennes de la violence et du pouvoir s’avèrent ainsi bien éloignées de 

leurs représentations modernes dominantes. Pour résumer et notre autrice, le pouvoir désigne 

ce qui se manifeste lorsque nous agissons ensemble, de façon coordonnée, politiquement et la 

violence une alternative, c'est-à-dire un mode de relation apolitique et antipolitique. Le pouvoir 

éloigne la violence et celle-ci met celui-là en échec. Pour autant, ils se conditionnent l’un l’autre : 

                                                   
75 Sans doute existe-il ici, pour Arendt, une différence marquée entre la politique, où les opinions n’ont de valeur 
qu’exprimées au sein de l’action et relativement à celle-ci, et la morale, où le jugement dispose d’une validité 
universelle et qui se peuvent donc façonner seul, en son for intérieur, dans un dialogue, un « deux-en-un », entre son 
moi-particulier et son moi-universel-rationnel.  

76 On peut même considérer avec Arendt que nous constituons premièrement nos opinions à partir de la critique 
(publique) du goût individuel et intime. À ce propos, voir ibid., p. 533 sq. 

77 Arendt précise « un adulte » pour opposer d’une part le soutien politique et d’autre part l’obéissance à l’autorité 
qui, elle, en constitue réellement une et peut participer à l’éducation des enfants. 

78 Hannah Arendt, « Responsabilité personnelle et régime dictatorial » in Responsabilité et jugement, J.-L. Fidel (trad.), 
J. Kohn (éd.), Payot, 2010, p. 89. Arendt poursuit : « la question posée à ceux qui ont participé et obéi aux ordres ne 
devrait donc jamais être : "Pourquoi avez-vous obéi ?" mais : "Pourquoi avez-vous donné votre soutien ?" […] On 
gagnerait beaucoup à pouvoir éliminer du vocabulaire de notre pensée morale et politique ce pernicieux mot 
d'"obéissance » (ibid.). 

79 Hannah Arendt, De la révolution, op. cit., p. 535. 



À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

le pouvoir n’est appréhendable qu’en gardant à l’esprit le fait qu’un dissensus radical signerait 

son effondrement et conduirait à une relation violente avec autrui ; la violence ne peut être 

féconde, dans sa version non terroriste, si elle ne compte pas une certaine restauration du 

pouvoir au titre de ses fins, directes ou indirectes.  

Point dès lors la deuxième difficulté intellectuelle que nous évoquions en introduction. S’ils 

s’avèrent tant et si absolument antagonistes, comment se fait-il que « rien [ne soit] plus fréquent 

que l’association du pouvoir et de la violence80 » ? Comment comprendre, au-delà du fait qu’ils 

se conditionnent mutuellement, que « le pouvoir et la violence […] [aient] habituellement des 

manifestations communes81 » ? Comment expliquer cette concomitance récurrente entre les 

manifestations du pouvoir et celles de la violence, que nous avons exemplifiée au moyen des 

mythes et représentations politiques antiques et modernes et repérée au sein des théories 

politiques dominantes, des conceptualités qui ont grandement participé et participent 

aujourd’hui encore à normer nos analyses, pratiques et institutions politiques contemporaines ? 

Une action biface 

Nous avions commencé par décrire le pouvoir, dans son analyse arendtienne, comme ce qui se 

manifeste lorsque des individus agissent, ensemble. Il prend place et se diffuse au sein d’une 

communauté politique soit préexistante soit émergeant avec l’action. Il relie donc des pairs, et 

seulement ceux-ci, à l’intérieur de l’espace public, de l’espace d’attention aux choses et des 

personnes entre elles. Or, il ne saurait y avoir d’espace public qui ne soit clos et qui n’obscurcisse 

en même temps qu’il n’éclaire puisque son émergence nécessite précisément de tracer une 

ligne, une frontière, entre un au-dedans et un en-dehors, entre les objets de l’attention, publics, 

et ceux rejetés à l’arrière-plan, privés. La notion même d’espace public implique l’existence 

d’une sphère privée et d’étrangers, de personnes n’appartenant pas au groupe en train d’agir, 

ne faisant pas partie de la communauté politique82. Quel lien partageons-nous alors avec ces 

dernières, sinon, en l’absence d’accord ou de fuite, une relation violente, impropre à donner du 

sens ? La violence constitue ainsi ce qui lie les acteurs aux personnes situées à l’extérieur de la 

communauté politique. 

Si l’on se place dans cette perspective d’inspiration arendtienne, l’explication de la 

concomitance récurrente entre violence et pouvoir apparaît alors lumineuse. Si tous deux se 

manifestent si souvent de manière simultanée, c’est parce que l’action politique, lorsqu’elle a 

lieu, les convoque ensemble. Lorsque nous agissons et constituons ou participons à une 

communauté politique, nous instituons dans le même mouvement des rapports de pouvoir 

internes et des rapports de violence externes. Pour l’écrire métaphoriquement, violence et 

pouvoir se peuvent considérer comme deux faces d’une même médaille : l’une tournée vers 

l’extérieur et l’autre vers l’intérieur. Certes, ces deux faces, principe même d’une médaille, ne 

se rencontreront jamais et l’on ne trouvera personne – ce serait absurde – pour les inverser ; 

elles s’avèrent toutefois, toujours, présentes l’une avec l’autre, dans le même temps et dans le 

même espace quand bien même leur orientation les oppose radicalement et irrémissiblement.  

                                                   
80 Hannah Arendt, « Sur la violence », op. cit., p. 944. 

81 Ibid., p. 948. 

82 Nous avons développé cet aspect de l’espace public dans Rémi Zanni, « Quel scandale à l’absence politique 
contrainte ? Analyse arendtienne », in L'absence. Perspectives juridiques et politiques, S. Conte, L. Frémont & F. Péan 
(dir.), PUR, à paraître. 



À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

On comprend donc comment Arendt peut à la fois arguer de l’antagonisme absolu et de la 

manifestation parfois simultanée de la violence et du pouvoir. Agir politiquement ne signifie pas 

manier la violence mais, au contraire, ouvrir un espace de coordination où le pouvoir peut 

paraître ; toutefois, cet espace non violent né de l’action instaure ipso facto une relation violente 

avec ceux qui n’en font pas partie, de gré ou exclus. 

Phénoménologie d’inspiration arendtienne de la violence lors des fondations  

Cette conceptualité explicitée nous permet de reprendre à nouveaux frais la concomitance, 

voire le rapport, présentés en introduction entre violence et fondation, c'est-à-dire entre 

violence et première émergence d’un pouvoir. Contrairement à l’interprétation courante des 

mythes et des représentations antiques et modernes, contrairement aux constructions 

théoriques qu’ont élaboré sur cette base les grands penseurs politiques de la modernité, pour 

Arendt la violence n’est pas ce qui fonde ou permet la fondation de nouvelles communautés 

politiques. La fondation est liée à l’action, au déploiement en son sein et grâce à elle du pouvoir, 

et la violence ne fait seulement que, potentiellement, l’accompagner, de manière accidentelle, 

non essentielle. Elle en est seulement une conséquence tierce, un corollaire, un élément 

supplémentaire délié qu’il importe de ne pas confondre avec la manifestation même du pouvoir.  

Dès lors, comment se fait-il que la violence survienne, lors des fondations, de manière si 

récurrente ? Lorsque nous fondons une nouvelle communauté politique, que nous instaurons 

de nouveaux rapports de pouvoir, les anciens liens qui nous unissaient à nos ex-concitoyens, à 

nos ex-co-acteurs, alors se rompent. Nous traçons de nouvelles frontières ; nous entrons, 

volontairement et de fait, en dissidence : l’étymologie même du terme renvoie au latin dissideo, 

c'est-à-dire être séparés, éloignés, bref désunis. Désormais, sauf à nous exiler en une terre 

inhabitée83 ou à nous ignorer les uns les autres superbement, les seuls rapports qui peuvent 

continuer à exister entre eux et nous ne peuvent qu’être violents. La violence sourd ainsi de la 

concurrence entre l’ancienne communauté politique et la nouvelle. Son caractère relationnel, 

analysé supra, ne permet pas d’accuser ou d’incriminer – en tous cas politiquement – l’une ou 

l’autre des factions fraichement constituées : le rapport est matériellement violent, que ce soit 

de la part et du point de vue des participants à la nouvelle communauté politique (qui se 

retrouvent de fait exclus de l’ancienne) comme de la part et du point de vue des membres de 

l’ancienne communauté politique qui n’ont, par choix ou contraints, aucun accès à la 

communauté politique récemment fondée. 

Une telle perspective permet-elle de rendre correctement compte de nos exemples 

introductifs, lorsque nous présentions les fondations, suivant la tradition, comme 

essentiellement violentes ? Les guerres de libération nationales résultent de la volonté des 

peuples colonisés de recouvrer leur indépendance et leur souveraineté en boutant hors de leur 

territoire l’envahisseur impérialiste. Cependant, elles ne précèdent pas mais adviennent en 

réalité avec la constitution d’une nouvelle communauté politique nationale qui n’a d’autre choix 

que d’entretenir des rapports violents avec le colon. Ce n’est pas la violence qui fonde cette 

communauté politique inédite mais bien le fait que des personnes colonisées aient dédaigné le 

joug et institutionnalisé entre elles des rapports de pouvoir. La violence s’explique 

exclusivement par la concurrence entre ces deux communautés politiques aux membres 

différents ; le départ des colons ou le renoncement des colonisés mettra fin à la fois aux 

                                                   
83 C’est l’espoir que fomentaient les puritains anglais en s’embarquant sur le Mayflower, sans prendre en compte ni 
que le territoire qu’ils convoitaient était déjà peuplé, ni l’humanité de ses habitants. 



À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

affrontements et à l’une des communautés politiques, tout du moins sur ce territoire. 

L’émergence de la violence s’avère donc temporellement concomitante à celle du pouvoir mais 

logiquement seconde et conditionnée : il est nécessaire qu’existe une communauté politique 

concurrente pour qu’avec le pouvoir fondateur surgisse, dans le même temps, la violence. 

Qu’en est-il des révolutions ? Elles ne sourdent pas de la violence, certes ; mais, puisqu’il n’est 

qu’une seule médaille, on ne peut donc estimer non plus qu’elles découlent d’un affaiblissement 

du pouvoir. Lénine et les léninistes l’avaient bien compris : il ne suffit pas que « "ceux d'en bas" 

ne [veuillent] plus et que "ceux d'en haut" ne [puissent] plus84 » pour qu’une révolution 

advienne ; cela ne constitue qu’une condition de possibilité, nécessaire mais non suffisante.  

Lorsque le pouvoir se désintègre, explique Arendt, les révolutions deviennent 

possibles mais non fatales. Les exemples sont nombreux de régimes totalement 

impotents qui ont pu néanmoins survivre pendant de longues périodes de temps 

[…].85 

Pour que surgisse la révolution, il faut que le pouvoir effondré se trouve ramassé ou, plus 

exactement, qu’un nouveau pouvoir émerge, qu’une ou plusieurs communautés politiques 

neuves soient fondées, en opposition avec les anciennes, brinquebalantes, dévitalisées. En 

1905 et 1917, ce fut le rôle que prirent les soviets86. En 1789 – autre exemple –, le nouveau 

pouvoir se manifesta d’abord et avant tout au sein des 48 sections de la (première) Commune 

de Paris, le gouvernement révolutionnaire établi après la chute de la Bastille. Toutefois, lors de 

ces crises, de ces « situations87 » ou de ces « conjonctures88 » révolutionnaires, jamais l’ancien 

monde ne se laissa sagement dépecer et facilement ruiner. Il se cabra, refusant à ces 

communautés politiques alternatives le droit de naître, lesquelles, tout aussi radicalement, 

n’entendaient en aucun cas demeurer au sein de la vieille communauté politique et participaient 

activement à son assèchement. Pour l’écrire autrement, lors des révolutions, chaque 

communauté politique, l’ancienne et la ou les nouvelles tentent de mettre les autres hors-cité, 

de s’en prémunir et de les détruire par le biais de la violence. Ainsi, afin d’enfoncer le clou, s’ils 

apparaissent concomitamment lors de la fondation, la violence s’avère toujours logiquement 

seconde par rapport au pouvoir : celui-ci ne nécessite rien d’autre que l’action commune des 

acteurs ; celle-là ne survient que lorsqu’et si une autre communauté politique, ancienne ou 

nouvelle, entend occuper l’espace, ravir le territoire, devenir la seule source légitime de justice. 

                                                   
84 Lénine, La Maladie infantile du communisme (le « gauchisme »), 1920, 
https://www.marxists.org/francais/lenin/works/1920/04/g9.htm, consulté et disponible le 1er novembre 2024.  

85 Hannah Arendt, « Sur la violence », op. cit., p. 946. 

86 Alors et comme souvent, les « révolutionnaristes professionnels », comme les appelle Arendt et au sein desquels 
il faut verser Lénine, ses camarades et ses séides, n’arrivèrent qu’en second : « la révolution éclata et libéra les 
révolutionnaristes professionnels, où qu’ils se soient trouvés – en prison, dans un café ou dans une bibliothèque. 
Même le parti de Lénine, composé de révolutionnaristes professionnels, n’aurait jamais été capable de "faire" une 
révolution : le mieux qu’ils aient su faire, c’était de se trouver dans les parages ou de s’empresser de regagner leur 
pénates pile au bon moment, c'est-à-dire au moment de l’effondrement. […] Le rôle des révolutionnaristes 
professionnels consiste généralement non pas à faire la révolution mais à accéder au pouvoir une fois qu’elle a 
éclaté » (Hannah Arendt, De la révolution, op. cit., p. 564) ou, pour l’écrire autrement, bâtir une structure de pouvoir 
alternative et à même de combattre celles issues de la révolution première. 

87 Lénine, « La Faillite de la II° Internationale » in Le communiste, 1915, 
https://www.marxists.org/francais/lenin/works/1915/05/19150500c.htm, consulté et disponible le 1er novembre 
2024. 

88 Irene Viparelli, « Crise et conjoncture révolutionnaire : Marx et 1848 » in Actuel Marx, 2009/2 n° 46. 

https://www.marxists.org/francais/lenin/works/1920/04/g9.htm
https://www.marxists.org/francais/lenin/works/1915/05/19150500c.htm


À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

Remontons encore le fil de nos exemples introductifs. Rome ne fut pas fondée sur ou par le 

meurtre de Rémus mais, en réalité (si tant est que le terme soit approprié quand on s’appuie sur 

des récits légendaires, mythologiques), lorsqu’auparavant Romulus avait tracé, sur le sol, à l’aide 

d’un soc d’araire, le pomerium, c'est-à-dire la limite on ne peut plus sacrée que nulle armée ne 

saurait franchir et qui sépare l’ager, l’extérieur, l’étranger, de l’urbs, de la ville, de l’espace où le 

pouvoir se manifeste et où la violence constitue un mode relationnel proscrit. En réaction à 

cette sécession de son frère et sûr de son bon droit, Rémus passa, sauta au-dessus de cette 

frontière et pénétra, tout en armes, sur le territoire de la cité fraichement fondée. Le combat 

survint parce qu’il y avait eu séparation ; la relation violente, apolitique, entre les deux frères 

s’instaura du moment qu’ils ne partagèrent plus aucun pouvoir. Rémus aurait pu s’éloigner, se 

retirer sur son Aventin comme d’autres après lui, mais il préféra contester l’existence même de 

la communauté politique et du pouvoir de son frère : la violence, encore une fois logiquement 

seconde, se trouve conditionnée par l’existence d’une alternative fondamentale89, d’une 

communauté politique tierce et concurrente. 

Enfin, le terme du récit de Virgile peut également être interprété à cette aune. Énée, oint de la 

postérité d’Illion, débarque, portant les ruines de son ancienne communauté politique qu’il tente 

de relever en concevant une alliance, un nouveau pouvoir régénéré, avec les Latins. Mais 

l’ancien monde, les Rutules alors hégémoniques, n’entendent pas laisser se développer cette 

communauté politique renaissante, cette lignée inédite issue des vestiges d’une cité étrangère. 

Alors, la concorde étant rompue et la discorde attisée par les dieux, entre les membres de la 

communauté politique qui nait et ceux de celle qui s’éteint ne peuvent subsister que des 

relations violentes. Turnus mettra en jeu sa vie et la perdra en même temps que son pouvoir. 

Ici encore, si la violence se déchaine en même temps que le pouvoir se manifeste, celui-ci prime 

logiquement celle-là : la guerre s’engage contre l’alliance mais cette dernière n’engage que ceux 

qui s’y coalisent ; c’est sa seule exigence quand les combats nécessitent qu’un pouvoir tiers ait 

été revendiqué. 

Tout cela nous permet sans doute de reprendre à nouveaux frais, de réfléchir d’une nouvelle 

façon, la phrase sûrement la plus fameuse de Max Weber : l’État est une institution, une 

« communauté humaine90 » qui « revendique91 » avec succès, impose et dispose du « monopole 

de la violence physique légitime92 ». Nous l’avions comprise supra comme la confusion quasi-

essentielle de la violence et du pouvoir, une caractérisation de l’État comme exerçant le second 

au moyen de la première. Toutefois, peut-être peut-elle également signifier que l’État interdit 

qu’on lui oppose une quelconque violence, c'est-à-dire qu’il se constitue comme une 

communauté politique qui refuse à toute autre le droit de naître, d’émerger à partir de l’initiative 

d’acteurs rassemblés. Le monopole tout autant désigne les velléités d’usage que l’interdiction à 

autrui. En revendiquant ce monopole de la violence, l’État proscrit ainsi la fondation toute 

organisation politique tierce93 et exerce corolairement son pouvoir en jugeant injuste toute 

action politique qui lui échapperait, qui éclorait en dehors du cadre de la communauté politique 

nationale, qui ne s’inscrirait pas dans un parfait respect des ors et de la norme de ses lois et du 

                                                   
89 « Fondamental » est ici à prendre dans ses deux significations, figurée (« essentiel ») comme littérale (« relatif à la 
fondation »). 

90 Max Weber, Le Savant et le politique, op. cit., p. 118. 

91 Ibid. 

92 Ibid. 

93 Même à l’étranger, sur d’autres continents, tout État se réserve le droit de reconnaître, ou non, selon son bon 
pouvoir, les communautés politiques naissant. 



À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

sens par elles donné au monde94. Voilà, peut-être, une nouvelle définition, un nouvel aspect, de 

sa souveraineté.  

Conclusion : limites et émancipation arendtienne du souverainisme 

moderne 

Nous avons ambitionné, dans cet article, de montrer, grâce à l’inspiration arendtienne, trois 

choses. Tout d’abord, nous avons, contre la pseudo-évidence des catégories politiques antiques 

et modernes les confondant, phénoménologiquement décrit d’une part le pouvoir, d’autre part 

la violence afin d’en prouver la différence essentielle. Le pouvoir relie les individus agissant 

ensemble pour donner un sens (politique) au monde ; ce n’est qu’alors et ainsi qu’il se manifeste. 

La violence, dans toute sa matérialité concrète, physique, survient lorsque je reconnais l’autre 

comme un ennemi, un être à faire disparaître – absolument ou de mon entourage –, c'est-à-dire 

lorsque j’engage avec lui une relation a-, voire anti-, politique. Cela ne signifie toutefois pas – 

second élément – que pouvoir et violence s’ignorent totalement, tels deux chiens de faïence se 

contemplant, arrogamment murés dans leur superbe. Certes, leur antagonisme semble absolu : 

la violence s’installe lorsque le pouvoir s’effondre et la manifestation de ce dernier implique la 

politisation des rapports et la diminution des épisodes violents. Toutefois, ils s’articulent, de fait, 

également. Toute violence non totalitaire ne saurait trouver de sens sans un horizon politique, 

sans un espoir de rétablissement de relations pacifiées, négociées, quand bien même seraient-

elles à l’avantage matériel ou symbolique exclusif d’une des parties. Seule la mort se trouve au 

bout du fusil ; la victoire, en tous cas politique, sourd toujours de sa remise à l’étui. De même, 

toute action et, partant, la manifestation du pouvoir ne sauraient jamais complétement 

s’émanciper de la peur qu’un désaccord, qu’un clivage irrémissibles ne scindent la communauté 

politique et ne laissent prospérer sur ses ruines, pour tout rapport humain entre des individus 

atomisés ou groupés en factions ennemies, que la violence. Cette crainte, rampante, lancinante, 

informe l’entièreté nos dissensus politiques et, sans doute, nous pousse-t-elle à proclamer une 

justice parfois fort peu à notre goût intime. Ainsi, dans leurs exercices respectifs, le pouvoir 

conditionne la violence et la violence conditionne le pouvoir. On pourrait métaphoriquement 

les décrire – troisième et dernier élément – comme les deux faces d’une même médaille. Ils ne 

se manifestent jamais ensemble mais s’avèrent pourtant toujours liés : le pouvoir émerge des 

rapports internes à la communauté politique fondée par l’action, la violence constitue ce qui lie 

les acteurs aux personnes situées à l’extérieur. Cela permet d’expliquer la survenue 

concomitante de la violence et du pouvoir lors des fondations de nouvelles communautés 

politiques. Toutefois, force a été de conclure qu’à cette simultanéité temporelle s’adjoignait une 

primauté logique du pouvoir. En effet, ce dernier émerge de l’action ; la violence, quant à elle, 

ne survient que si et lorsque d’autres communautés politiques – comme, par exemple, des États 

– refusent à cette communauté politique naissante le droit d’exister ou si celle-ci entend 

s’imposer aux autres, empiéter et démembrer les plus anciennes, vacillantes.  

On touche ici à la limite fondamentale de notre raisonnement. En effet, décrire la violence 

comme le pendant externe de l’action politique, tout comme d’ailleurs le fait de la penser 

nécessaire à la fondation, voire de la confondre avec le pouvoir, implique, sous-entend que 

toute communauté politique, naissante ou existante, s’inscrit en concurrence mortelle avec 

toutes les autres, de manière à ce que, sur un territoire donné, il n’en subsiste qu’une (unifiée 

                                                   
94 Nous avons, dans notre thèse de doctorat, proposé d’appeler ce type d’action, qui juge le monde selon une norme 
accessible via un artefact, « action unipolitique ». Voir « 4.3. Esquisse d’une action unipolitique » dans Rémi Zanni, 
L’action politique et ses conditions de possibilité, op. cit., p. 550-579.  



À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

ou constituant le faîte, l’ultime arbitre, de la structure politique du pays). Pour l’écrire avec 

d’autres mots, ces façons de penser le politique présupposent qu’il n’y ait de communautés 

politiques que souveraines ou revendiquant, avec un succès parfois variable, la souveraineté. Il 

s’agit là du postulat essentiel consubstantiel à la pensée politique moderne : chacun d’entre 

nous ne saurait selon ce prisme, ce parti-pris multiséculaire, appartenir qu’à une seule 

communauté politique (souvent nationale), exclusive à toutes les autres, et notre identité 

politique se devrait d’être unifiée, monolithique, non fragmentée. 

Or, ne donne-t-on pas tout autant du sens en termes de justice dans un parti, une association, 

un groupe d’amis devisant du devoir-être du monde ? Cela nous empêche-t-il de juger 

différemment au sein d’un autre groupe, d’une autre association, voire selon les lois de la 

communauté politique stato-étatique à laquelle nous appartenons ? Ne peut-on (et ne doit-on) 

pas étendre l’injonction de Diderot à simultanément « prendre le froc du pays où l’on va et 

garder celui du pays où l’on est95 » à l’ensemble de nos jugements et regroupements politiques ?  

Le découplage, radical, entre pouvoir et violence qu’opère Arendt nous autorise précisément 

penser cela. La chose est particulièrement patente dans la façon dont notre autrice joue la polis 

contre l’urbs96 et les conseils contre l’État97 ou lorsqu’elle décrit la désobéissance civile98. Pour 

Arendt, désobéir civilement consiste à agir politiquement hors du cadre légal, c'est-à-dire à ce 

qu’un groupe d’individus manifeste son pouvoir et fonde une communauté politique qui donne 

un sens, alternatif à celui de la communauté politique nationale, à des éléments du monde (par 

exemple en affirmant l’injustice de la guerre au Viêt-Nam). Ce faisant, les contestataires ne 

déclarent aucune guerre, pas même civile : ils affirment, en sus du sens, leur non-violence et 

annoncent d’avance qu’ils n’opposeront aucune arme à l’État, qu’ils se laisseront juger et 

condamner, voire qu’ils sollicitent la sanction. Pourquoi cet élan masochiste ? Car ces militants 

symbolisent ainsi leur revendication d’appartenir aussi bien et tout à la fois à la communauté 

politique issue de l’action de désobéissance civile qu’à celle, nationale, qui bombarde un pays 

tiers pour des questions d’image et de face qu’il s’agirait de ne pas perdre99. Les désobéissants 

affirment, et dans le verbe et dans le geste, leurs appartenances multiples et narguent, rejettent 

et mettent, d’une certaine manière, en échec la violence souveraine qui aurait dû, si la théorie 

n’avait porté aucun accroc, les ramener, les rapporter à l’une ou l’autre sujétion exclusive. L’acte, 

et sa description arendtienne, s’avèrent profondément anti-souverainistes. 

C’est ici que gisent sans nul doute la qualité première et la fécondité politique, théorique et 

pratique, de l’entreprise conceptuelle d’Hannah Arendt. Développée par petites touches, 

variant les objets au fil de l’actualité100, la pensée et l’inspiration arendtiennes permettent tout 

à la fois de penser les communautés politiques souveraines, objets de l’attention millénaire 

                                                   
95 Denis Diderot, Supplément au voyage de Bougainville, Les classiques des sciences sociales, 2002 [1772], 
https://classiques.uqam.ca/classiques/Diderot_denis/voyage_bougainville/voyage_bougainville.html, consulté et 
disponible le 1er novembre 2024, p. 50. 

96 Voir Hannah Arendt, « Qu'est-ce que la politique ? », C. Widmaier (trad.) in Qu'est-ce que la politique ?, Seuil, 2014. 

97 Voir Hannah Arendt, De la Révolution, op. cit. 

98 Voir Hannah Arendt, « La désobéissance civile », in Du Mensonge à la violence, in L'Humaine condition, 
G. Durand (trad.), Gallimard, 2012 [1970]. 

99 Voir Hannah Arendt, « Du mensonge en politique. Réflexions sur les documents du pentagone » in Du Mensonge à 
la violence in L'Humaine condition, G. Durand (trad.), Gallimard, 2012. 

100 On remarquera que ses textes consacrés à la désobéissance civile et au mensonge en politique (tous deux 
marqués par les déboires et débats étatsuniens quant à la guerre au Viêt-Nam) ont été réunis par Arendt en un même 
recueil avec Sur la violence, essai qui a fourni une part essentielle de l’armature conceptuelle de cet article. Gageons 
qu’il n’y a là nul hasard. 

https://classiques.uqam.ca/classiques/Diderot_denis/voyage_bougainville/voyage_bougainville.html


À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

attentions des philosophie et science politiques, mais également, plus largement et avec les 

mêmes outils théoriques l’intégralité de nos expériences politiques, l’ensemble de nos actions, 

des communautés politiques que nous formons et auxquelles nous appartenons, à différentes 

échelles. La pensée arendtienne désétatise la théorie, les mots et l’action politiques ; elle 

dénaturalise et subvertit101 l’approche souveraine ou souverainiste moderne pour mettre en 

lumière, au-delà des institutions, l’existentialité même du politique. Elle ouvre un à la fois ancien 

et nouvel horizon : un politique qui ne se confonde pas avec la domination tout en permettant 

d’appréhender, de comprendre, de mettre en mots et, pourquoi pas, de juger celle-ci et les 

expériences auxquelles elle renvoie. La domination et les revendications souveraines existent, 

c’est là un fait indéniable ; Arendt nous lègue quelques mots, un maquis d’analyses, une source 

d’inspirations, pour que le politique, à rebours des prétentions et présomptions modernes, ne 

s’y réduise pas. 

Bibliographie 

Hannah ARENDT, De la Révolution in L'Humaine condition, M. Berrane (trad.), P. Raynaud (dir.), 

Gallimard, 2012 [1963] 

Hannah ARENDT, « Du mensonge en politique. Réflexions sur les documents du pentagone » 

in Du Mensonge à la violence in L'Humaine condition, G. Durand (trad.), Gallimard, 2012 

Hannah ARENDT, « La désobéissance civile », in Du Mensonge à la violence, in L'Humaine 

condition, G. Durand (trad.), Gallimard, 2012 [1970] 

Hannah ARENDT, « La tradition et l'âge moderne », in La Crise de la culture, in L'Humaine 

condition, J. Bontemps (trad.), Gallimard, 2012 [1954] 

Hannah ARENDT, Le totalitarisme, in Les origines du totalitarisme ; Eichmann à Jérusalem, J.-L. 

Bourget, R. Davreu & P. Lévy (trad.), Gallimard, 2002 [1951] 

Hannah ARENDT, « Qu'est-ce que la politique ? », C. Widmaier (trad.) in Qu'est-ce que la 

politique ?, Seuil, 2014 

Hannah ARENDT, « Responsabilité personnelle et régime dictatorial » in Responsabilité et 

jugement, J.-L. Fidel (trad.), J. Kohn (éd.), Payot, 2010 

Hannah ARENDT, « Sur la violence », in Du Mensonge à la violence, in L'Humaine condition, 

G. Durand (trad.), Gallimard, 2012 [1969] 

Joseph CAMPBELL, Le Héros aux mille et un visages, H. Crès (trad.), Robert Laffont, 1977 [1949] 

Denis DIDEROT, Supplément au voyage de Bougainville, Les classiques des sciences sociales, 

2002 [1772], 

https://classiques.uqam.ca/classiques/Diderot_denis/voyage_bougainville/voyage_bougainvil

le.html, consulté et disponible le 1er novembre 2024 

Thomas HOBBES, Léviathan, F. Tricaud (int. & trad.), Éditions Dalloz, 1999 [1651] 

                                                   
101 Voir « Pouvoir arendtien et souverainisme » dans Rémi Zanni, « Hannah Arendt : la conception subversive d’un 
pouvoir non-souverain », M. Parisse & A. Cardella (dir.), Babel Transverses, à paraître. 

https://classiques.uqam.ca/classiques/Diderot_denis/voyage_bougainville/voyage_bougainville.html
https://classiques.uqam.ca/classiques/Diderot_denis/voyage_bougainville/voyage_bougainville.html


À partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni 

LÉNINE, « La Faillite de la II° Internationale » in Le communiste, 1915, 

https://www.marxists.org/francais/lenin/works/1915/05/19150500c.htm, consulté et 

disponible le 1er novembre 2024  

LÉNINE, La Maladie infantile du communisme (le « gauchisme »), 1920, 

https://www.marxists.org/francais/lenin/works/1920/04/g9.htm, consulté et disponible le 1er 

novembre 2024 

Nicolas MACHIAVEL, Discours sur la première décade de Tite-Live, A. Pelissier (ed.), 

T. Guiraudet (trad.), C. Lefort (préf.), Les Belles Lettres, 2022 [1531] 

Nicolas MACHIAVEL, Le Prince, J.-L. Fournel & J.-C. Zancarini (trad. & com.), PUF, 2000 [1532] 

Étienne TASSIN, Le trésor perdu, Éditions Payot, 1999 

VIRGILE, L'Énéide, M. Lefaure (trad.), S. Laigneau (préf.), Le Livre de poche, 2004 

Irene VIPARELLI, « Crise et conjoncture révolutionnaire : Marx et 1848 » in Actuel Marx, 2009/2 

n° 46 

Max WEBER, Économie et société, J. Freund et. al. (trad.), Plon, 1995 [1922] 

Max WEBER, Le Savant et le politique, C. Colliot-Thélène (pref. & trad.), La Découverte, 2003 

[1919] 

Rémi ZANNI, « Hannah Arendt : la conception subversive d’un pouvoir non-souverain », M. 

Parisse & A. Cardella (dir.), Babel Transverses, à paraître  

Rémi ZANNI, L’action politique et ses conditions de possibilité, thèse de doctorat sous la direction 

de M. Leibovici, Université de Paris, 2021, https://www.theses.fr/2021UNIP7036, consulté et 

disponible le 1er novembre 2024 

Rémi ZANNI, « Quel scandale à l’absence politique contrainte ? Analyse arendtienne », in 

L'absence. Perspectives juridiques et politiques, S. Conte, L. Frémont & F. Péan (dir.), PUR, à 

paraître 

https://www.marxists.org/francais/lenin/works/1915/05/19150500c.htm
https://www.marxists.org/francais/lenin/works/1920/04/g9.htm
https://www.theses.fr/2021UNIP7036

