Distinguer le pouvoir politique et la domination
coercitive avec Hannah Arendt

DANS L’ENSEIGNEMENT PHILOSOPHIQUE 2025/175e Année, PAGES 57 A 66
EDITIONS ASSOCIATION DES PROFESSEURS DE PHILOSOPHIE DE L'ENSEIGNEMENT PUBLIC

ISSN 0986-1653
DOI 10.3917/eph.751.0057

Article disponible en ligne a I'adresse

https://shs.cairn.info/revue-l-enseignement-philosophique-2025-1-page-572lang=fr

”:‘. CAIRN

Découvrir le sommaire de ce numéro, suivre la revue par email, s’abonner...
Scannez ce QR Code pour accéder a la page de ce numéro sur Cairn.info.

Distribution électronique Cairn.info pour Association des professeurs de philosophie de I'enseignement public.

Vous avez l'autorisation de reproduire cet article dans les limites des conditions d’utilisation de Cairn.info ou, le cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre
établissement. Détails et conditions sur cairn.info/copyright.

Sauf dispositions |égales contraires, les usages numériques a des fins pédagogiques des présentes ressources sont soumises 2 I'autorisation de I'Editeur ou, le cas échéant, de
I'organisme de gestion collective habilité a cet effet. Il en est ainsi notamment en France avec le CFC qui est 'organisme agréé en la matiére.


https://shs.cairn.info/revue-l-enseignement-philosophique-2025-1-page-57?lang=fr

DOSSIER

DISTINGUER LE POUVOIR POLITIQUE
ET LA DOMINATION COERCITIVE
AVEC HANNAH ARENDT

Emma AUGRIS

Doctorante en philosophie a I'ENS de Lyon

Dans les démocraties contemporaines, nous comprenons le plus souvent
I’Etat comme une institution qui exerce une souveraineté sur un groupement
humain sur un territoire délimité, qui organise la société de ’extérieur. Du fait
de cette extériorité, un des traits distinctifs de la pensée politique contempo-
raine est celui d’associer I’organisation politique de la société ala domination
coercitive : I’Etat exerce une domination juridique, militaire, dans certains
cas religieuse, sur la population. Dans cette configuration, le pouvoir prend
une forme hiérarchique, selon la structure dominant-dominé, et la politique,
celle d’une compétition pour I’acces aux postes de pouvoir. Outre la réflexion
sur 1’organisation institutionnelle idéale, on compte parmi les objets cen-
traux de la philosophie politique celui de savoir ce qui 1égitime une domina-
tion coercitive : ce sont par conséquent la justification du recours a la force
et le statut de la violence au sein du politique qui sont directement interrogés.

Pourtant demeurent des expériences politiques oti les rapports de pouvoir
ne s’inscrivent pas dans le cadre d’une organisation coercitive : I’ethnologue
Pierre Clastres observait en Amérique du Sud des communautés autochtones
ou I’opposition entre dominants et dominés n’existe pas, des sociétés dites
« sans Etat »1, qui sont tout de méme organisées politiquement. C’est ce qu’il
analyse en observant I’existence de chefs « sans pouvoir », dont toute pré-
tention a la domination est neutralisée efficacement par les rites qui orga-
nisent la société. Le prisme d’analyse qui assimile le pouvoir ala domination
coercitive est, selon Clastres, insuffisant quand il s’agit de rendre compte de
la structure de certaines sociétés qui ont une organisation politique diffé-
rente de la n6tre. Mais ne pourrait-il pas également masquer une dimension

1. Pierre Clastres, La société contre I’Etat : recherches d’anthropologie politique, Paris, Minuit, 1991.

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



56 EMMA AUGRIS

potentielle, voire réelle, de notre propre vie politique dans le cadre démo-
cratique ? Ce cas-limite des sociétés « sans Etat » nous permet de question-
ner lacomplémentarité supposée entre pouvoir et coercition, et ’idée selon
laquelle I'utilisation de la violence serait nécessaire a I’organisation poli-
tique d’une communauté. Peut-on penser le pouvoir hors de tout rapport
de domination d’individus sur d’autres individus ?

LA SPECIFICITE DE LA VIOLENCE

Le point de vue de Hannah Arendt sur la violence, développé dans son
ouvrage de 1970 Du mensonge a la violence?, offre une illustration singu-
liere des difficultés analytiques liées a 1I’équivalence entre pouvoir et domi-
nation coercitive dans les démocraties contemporaines. L’autrice fournit a
nos yeux des outils conceptuels originaux pour traiter cette problématique.
Un des grands enjeux de la réflexion d’Arendt est de proposer une archéo-
logie des grands concepts de la philosophie politique dont le sens d’origine
remonte pour elle a’Antiquité grecque et romaine : il n’est pas question de
proposer un modele politique idéal, mais plutot de réfléchir a ce qu’était ini-
tialement le politique. Or ce sont aussi bien cette re-conceptualisation de la
violence en politique par Arendt que les implications de cette confusion sur
la crise démocratique actuelle qui ont attiré notre attention.

Une question qui surgit a la lecture du chapitre « Sur la violence » est
la suivante : que peut-on gagner, dans notre contexte politique, qui est en
grande partie une crise de la 1égitimité démocratique, a penser la violence et
le pouvoir sur des plans séparés ? C’est en tout cas I’hypothése que nous nous
proposons d’explorer : dans quelle mesure une tentative d’appréhender avec
Arendt la violence dans sa spécificité peut-elle nous ouvrir a une compré-
hension plus fine du politique et des difficultés qui incombent a I’Etat-nation
contemporain ? Nous souhaitons ainsi soumettre a la réflexion la possibilité de
concevoir le pouvoir politique a distance de la violence et, plus généralement,
d’interroger la légitimité de parler de violence a propos de la force publique.

Dans un premier temps, nous ferons droit a la définition de la violence
proposée par Arendt dont I’originalité tient a la fois a son irréductibilité
au pouvoir politique, mais aussi au fait qu’elle doit étre appréhendée de
facon pluridimensionnelle (physique, psychologique, etc.). Dans un second
temps, notre objectif sera de comprendre par conséquent I’origine de cette
imprécision conceptuelle et ses éventuelles conséquences politiques. Nous
avons choisi d’appuyer notre analyse sur la version allemande de On vio-
lence3, Macht und Gewalt* : I’allemand était en effet la langue maternelle

2. Hannah Arendt, Du mensonge d la violence : essais de politique contemporaine [1972], trad. G. Durand,
Paris, Calmann-Lévy, 2016

3. H. Arendt, On violence [1970], New York, Harcourt, Brace & World, 1970.

4. Hannah Arendt, Le pouvoir et la violence [Macht und Gewalt, 1970], trad. G. Uellenberg, 27¢ édition,
Miinich, Piper, 2019.

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



DISTINGUER LE POUVOIR POLITIQUE ET LA DOMINATION COERCITIVE AVEC HANNAH ARENDT 57

d’Arendt et cette traduction est 1’équivalent d’une seconde version de On
violence retravaillée par 1’autrice.

Avant d’aborder plus précisément la distinction entre pouvoir politique
et violence, il nous faut d’abord comprendre que, du point de vue d’Arendt,
ladomination et la violence s’impliquent mutuellement : cette précision figure
dans Darticle « Qu’est-ce que ’autorité ? »5. A partir de ce qu’elle était dans
I’Antiquité romaine, I’autrice observe que I’autorité et la contrainte, dans leurs
définitions d’origine, s’excluent mutuellement : elle situe l’autorité a distance
de ce que nous pouvons traduire par la « domination coercitive » (der Zwang®,
aussibien « la force », « la coercition » que « la contrainte »7), rapport inéga-
litaire par excellence, qui s’appuie sur la force physique, ou éventuellement
sur une pression psychologique, exercée sur autrui pour ’amener a faire ce
qu’il n’aurait pas accompli de sa propre initiative. Cette force contraignante et
coercitive est ainsi assimilée a la violence (die Gewalt), a l’'usage de « moyens
extérieurs de coercition »®. Le lien entre domination et violence est fondé sur
le fait que cette derniére est ce qui rend effectifs les rapports de domination.

Cependant, c’est dans ses textes plus tardifs De la révolution? et Du men-
songe a la violence qu’Arendt se concentre davantage sur la question de la
violence pour elle-méme : le deuxieme nous intéressera principalement,
en tant qu’il présente a nos yeux une réflexion plus aboutie et nuancée sur
le rapport entre violence et pouvoir politique. Cette conceptualisation est a
premiere vue paradoxale sur au moins un point : la définition de la violence
qu’elle propose conduit a la fois a la replacer sur le plan de la réalité qui est
d’abord le sien, celui des relations humaines prépolitiques, tout en montrant
qu’elle est aussi un instrument politique de premier ordre au sein de ’Etat.

Le chapitre qui nous intéresse, « Sur la violence »*, a pour enjeu de propo-
ser une description de la violence dans ce qu’elle a de spécifique, tandis qu’elle a
toujours été pensée dans la continuité du pouvoir politique, ce qu’Arendt consi-
dere comme insuffisant : les mouvements politiques étudiants des années 1960
servent de toile de fond contextuelle a cet essai, ainsi que la répression du peuple
tchécoslovaque par les chars soviétiques en 1968. Arendt est surtout génée par
la prétention de certains penseurs a distinguer les bons des mauvais usages de
la violence : ce sont davantage ses effets qui I’intéressent, en vue de proposer
une analyse phénoménologique™. En premier lieu, son objectif n’est donc pas

5. H. Arendt, « Qu’est-ce que I’autorité ? » [1961], dans La crise de la culture : huit exercices de pen-
sée politique, trad. P. Lévy, Paris, Gallimard, 2000, p. 121-185.

6. H. Arendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft [1961], 4¢ édition, Miinich / Berlin / Ziirich, Piper,
2016, p. 159.

7. Nous choisissons de traduire « Zwang » par « contrainte » par souci de cohérence avec la suite
de notre propos.

8. Frangois Terré, « L’autorité dans la démocratie », Commentaire, n°132 (4), 2010, p. 903-910.

9. H. Arendt, De la révolution [1963], trad. M. Berrane, Paris, Gallimard, 2013.

10. H. Arendt, Du mensonge a la violence, op. cit., p. 139-274.

11. Valérie Gérard, « Politique et violence selon Hannah Arendt : la violence antipolitique vs la po-
litisation violente des rapports humains », dans G. Sibertin-Blanc (éd.), Violences : Anthropologie,
politique, philosophie, Toulouse, EuroPhilosophie Editions, 2017.

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



58 EMMA AUGRIS

d’essentialiser la violence, encore moins d’en faire une réalité absolument sépa-
rée du pouvoir : il est méme « extrémement rare de les trouver séparés I’'un de
Pautre et sous leur forme pure et donc extréme »*. Le fait de les appréhender
séparément revient simplement a prendre acte du fait que le pouvoir et la vio-
lence ne sont pas laméme chose, sans dire pour autant qu’il n’existe entre eux
aucune forme de complémentarité, voire d’association. En effet, la violence
et le pouvoir s’appellent I’'un et ’autre dans la réalité, par exemple lorsque le
pouvoir s’affaiblit : « Les détenteurs du pouvoir [...] sentant que ce pouvoir est
sur le point de leur échapper, éprouvent toujours les plus grandes difficultés a
résister a la tentation de le remplacer par la violence ».

Mais ce basculement fait a terme disparaitre le pouvoir : « Le pouvoir et la
violence s’opposent par leur nature méme ; lorsque 1'un des deux prédomine
de facon absolue, I’autre est éliminé [...] 1a violence peut détruire le pouvoir,
elle est parfaitement incapable de le créer »'4. Dés lors, la violence n’est ni la
continuité, ni lamanifestation du pouvoir. Cette identification non-interrogée
trouve en fait son origine dans une confusion analytique qui consiste a penser
le pouvoir en termes de « commandement et d’obéissance » et d’en déduire
que le gouvernement d’un Etat est caractérisé par « 1’emploi des moyens de
la violence »5, donc est emblématique de « la domination de ’homme sur
I’homme »*, Or, on est pour Arendt autorisé a parler d’une véritable différence
de nature entre violence et pouvoir. D’apres son ouvrage antérieur Condition
de ’homme moderne, la violence est méme un phénomene pré-politique,
c’est-a-dire qu’elle est réservée a la sphere privée et qu’elle est éventuelle-
ment une étape de transition qui contribue al’organisation de la vie politique :
par exemple, lors de la Révolution frangaise, événement disruptif, qui visait
une refonte institutionnelle profonde. Dans la sphere privée, elle peut aussi
étre la condition de maintien de la vie politique comme telle : sans esclaves,
les citoyens athéniens n’étaient pas en mesure de se libérer pour participer
activement aux affaires de la cité, les esclaves étaient les dominés grace aux-
quels existait I’espace politique. Le politique est en effet pour Arendt tout ce
qui a trait a I’organisation commune des affaires publiques (par opposition
au privé, qui touche a tout ce qui releve de la satisfaction des besoins vitaux),
al’exercice du pouvoir. C’est la raison pour laquelle elle décide de traiter de
la violence comme d’un phénomene particulier, en lien avec la puissance,
’autorité et le pouvoir : « la violence a si rarement fait 1’objet d’une analyse
ou d’une étude particuliére », constate-t-elle,

Sinous résumons point par point les principales caractéristiques qu’elle
lui reconnait alors, notons qu’elle présente tout d’abord la violence comme

12. H. Arendt, Du mensonge d la violence, op. cit., p. 196.

13. Ibid. p. 250.

14. Ibid. p. 209-210.

15. Ibid. p.191.

16. Ibid. p. 205.

17. H. Arendt, Condition de ’homme moderne [1961], trad. G. Fradier, Paris, Calmann-Lévy, 2017, p. 69.
18. Ibid., p. 148.

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



DISTINGUER LE POUVOIR POLITIQUE ET LA DOMINATION COERCITIVE AVEC HANNAH ARENDT 59

un moyen en vue d’une fin : « La violence est, par nature, instrumentale;
comme tous les instruments, elle doit toujours étre dirigée et justifiée par
les fins qu’elle entend servir ».

Dans d’autres extraits du chapitre, elle fait un pas de plus par rapport
au constat de sa dimension instrumentale, attestée par son inscription dans
une chaine de moyens et de fins; elle n’est pas seulement semblable a un
outil, elle est une certaine catégorie d’outils : « les instruments de la vio-
lence, comme tous les autres outils, accroissent et multiplient les forces
humaines »2°. Si la visée d’un outil est selon elle I’augmentation des forces
humaines, alors les « instruments de la violence » sont eux aussi des outils,
méme s’ils le sont d’une facon toute particuliere. Ce sont en effet des instru-
ments de destruction et non de construction ou de création : Arendt dénonce
le fait que la violence soit justifiée au nom d’un prétendu pouvoir créateur,
alors que son action a une « puissance destructrice »*, voire dévastatrice
(méme si elle est parfois utilisée pour contribuer a I’avenement d’un nou-
vel ordre politique). La puissance, telle qu’elle la comprend, est d’ailleurs
tout entiere du registre de la violence; elles se manifestent d’une maniere
semblable et admettent une forme de complémentarité : « Ses instruments,
comme tous les autres outils, sont congus et utilisés en vue de multiplier la
puissance naturelle, jusqu’a ce qu’au dernier stade de leur développement
ils soient a méme de la remplacer »*,

Les instruments caractéristiques de la violence ont pour finalité d’ac-
croitre la puissance, entendue comme propriété individuelle (elle n’est pas
relationnelle comme le pouvoir), mais ils peuvent aussi, a terme, rempla-
cer la puissance la ol elle n’existe pas forcément : un tyran n’a pas besoin
d’étre fort physiquement pour se faire obéir de ses sujets, une puissance
armeée suffit a soumettre les autres a sa domination.

Des lors, on comprend aussi pourquoi la violence s’inscrit du point de vue
d’Arendt dans le registre de la technique. A cet effet, notons qu’elle reprend
dans Condition de ’homme moderne la distinction aristotélicienne entre praxis
et techne pour différencier nettement ’activité politique de la technique :
les résultats de ’action, de la praxis, sont immanents au sujet, tandis que la
technique, techne, fait exister de nouveaux objets : « le processus de ’action
et de la parole ne saurait laisser derriéere lui des résultats ni des produits »23.
La violence est ainsi présentée comme instrumentale et technique, elle ne
reléve donc pas en propre de I’activité politique, ni méme de son domaine,
régi par des lois hétérogenes : « L’action [...] agit dans un médium [le réseau
des relations humaines] ou toute réaction devient réaction en chaine et ou
tout processus est cause de processus nouveaux »?.

19. H. Arendt, Du mensonge a la violence, op. cit., p. 203.

20. Ibid. p. 205.

21. Ibid. p. 141.

22. Ibid. p.196.

23. H. Arendt, Condition de ’lhomme moderne, op. cit., p. 240.
24. Ibid. p. 248.

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



60 EMMA AUGRIS

PEUT-ON JUSTIFIER LA VIOLENCE ?

Dans la violence, on a bien la mise en place d’un protocole technique
dont I’objectif visé est un résultat extérieur et prévisible : la soumission de
’autre ou des autres par un individu ou un groupe d’individus?. La finalité de
la technique, qui justifie sa mise en ceuvre, se situe en dehors d’elle-méme
et non en elle-méme, elle est transcendante. Le pouvoir ne s’insere pas de
la méme fagon dans la chaine des moyens et des fins, il ne nécessite pas un
mode de pensée utilitaire, comme dans le cadre de la violence : « Le pouvoir
[...] : on peut dire qu’il trouve en lui-méme sa propre fin »¢, Le pouvoir est
en effet comparable a une force « immanente » a I’action coordonnée des
individus : c’est ’organisation populaire qui rend possible le rassemblement
autour d’un « objectif politique déterminé »27,

Par conséquent, et a la lumiere de la fin visée par les instruments de la
violence (la soumission de ’autre ou des autres par un individu ou un groupe
d’individus), on saisit ensuite pourquoi il est tout a fait envisageable qu’un
seul individu puisse susciter 1’obéissance ou la soumission de ses semblables :
« Le pouvoir a toujours besoin de s’appuyer sur la force du nombre, tandis
que la violence peut s’en passer, dans une certaine mesure, du fait que pour
s’imposer elle peut recourir a des instruments »2,

Si la violence est une technique, elle est efficace : le recours a la violence
est ici présenté comme une maniere plus simple et immédiate d’aboutir a un
résultat, éventuellement individualisable. C’est la raison pour laquelle Arendt
ajoute : « “Tous contre un”, telle est la forme extréme, la plus absolue du pou-
voir, alors que celle de la violence est “Un contre tous” »*°. En effet, sans vio-
lence, seule une collectivité peut susciter 1’obéissance. Le pouvoir, en tant qu’il
est une aptitude a « agir de fagon concertée », a ainsi une dimension irréduc-
tiblement collective et relationnelle, et « appartient a un groupe et continue
a lui appartenir aussi longtemps que ce groupe n’est pas divisé »3. Son exis-
tence a en effet pour condition un peuple organisé dont les individus égaux sont
liés par des « promesses », des « pactes » et des « serments »3, qui font auto-
rité, sans distinction, préalable ou consécutive, entre dominants et dominés.

Enfin, sila violence est technique et individualisable, elle est aussi en un
sens rationnelle puisqu’elle s’inscrit dans la chaine des moyens et des fins.
Son utilisation peut étre expliquée causalement : elle est « rationnelle dans
la mesure ou elle atteint le but qu’elle s’était fixé et qui doit la justifier »32,
Ce sont a la fois ses objectifs et les moyens mis en place pour les atteindre

25. H. Arendt, Du mensonge a la violence, op. cit., p. 142.
26. Ibid. p.196.

27. Ibid. p. 279.

28. Ibid. p.189.

29. Ibid.

30. Ibid. p.193.

31. Ibid.

32. Ibid. p. 239.

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



DISTINGUER LE POUVOIR POLITIQUE ET LA DOMINATION COERCITIVE AVEC HANNAH ARENDT 61

qui peuvent étre justifiés. Elle est alors en outre susceptible de tentatives
de justification : « La violence [...] doit toujours étre dirigée et justifiée par
les fins qu’elle entend servir »3. Cette caractérisation de la violence comme
rationnelle est originale : on I’a plutdt qualifiée de bestiale ou d’irrationnelle
en fonction des évolutions successives de nos représentations de I’homme
et de son rapport au régne animal. Mais, par son instrumentalité, elle a une
dimension spécifiquement humaine, qui prend en compte les connaissances
scientifiques et techniques.

Pour autant, le fait que la violence soit en un sens rationnelle et justi-
fiable ne garantit pas que I’on puisse la qualifier de « légitime », c’est-a-
dire de juste ou de bien fondée : pour Arendt, la légitimité est avant tout un
attribut réservé au pouvoir, qui ne peut donc qualifier I’'usage de la violence
directement. En effet notons que, pour durer, le pouvoir a besoin de s’an-
crer dans une forme particuliere d’absolu. Sans ligne directrice convenue
préalablement, a laquelle tous consentent, sans normes qui font autorité
et président a ’action du groupe, celui-ci se désagrege au premier conflit
venu. Le pouvoir d’un groupe est par conséquent inséparable d’une dimen-
sion normative transcendantale, qui garantit ’effectivité et la permanence
de sa structure3#, constituée par des valeurs consensuelles. Cette forme d’au-
torité, telle que la congoit Arendt, qui sous-tend le pouvoir, a pour condition
de possibilité anthropologique un ordre temporel dans le cadre duquel les
individus reconnaissent une valeur supérieure et normative du passé sur le
présent. L’autorité constitue alors une accréditation supplémentaire, éma-
nant du passé, en vertu de laquelle ’obéissance est jugée légitime par celui
quilareconnait ; et en retour, « 1’autorité ne peut se maintenir qu’autant que
I’institution ou la personne dont elle émane sont respectées »3. Lorsque le
pouvoir est fragilisé, le gouvernement de la communauté politique fait ainsi
appel a I'autorité du passé, c’est-a-dire a la mémoire du pacte fondateur,
construit autour d’un « objectif politique déterminé »3¢, afin de réactiver le
consentement des acteurs qui ’ont rendu possible : « Lorsque la légitimité
est contestée, elle cherche a faire appel au passé, tandis que la justification
se référe a un objectif dont la réalisation se situe dans le futur. La violence
peut étre justifiable, mais elle ne sera jamais légitime »37.

Justifier 'usage de la violence ne peut se faire qu’au nom d’une finalité non
encore advenue et hypothétique, ainsi que relativement au pouvoir. En effet,
un gouvernement qui mobilise une force armée pour maintenir I’ordre ne sera
pas forcément contesté s’il atteint son objectif et si le pouvoir sur lequel il est
fondé est percu comme légitime, c’est-a-dire si la justification de ’opéra-
tion est elle-méme recevable pour le peuple : il s’agit en somme de respecter
la relation de réciprocité a I’origine de la communauté politique. Mais si une

33. Ibid. p. 203.

34. H. Arendt, De la révolution, op. cit., p. 280.

35. H. Arendt, Du mensonge d la violence, op. cit., p. 195.
36. H. Arendt, De la révolution, op. cit., p. 279.

37. H. Arendt, Du mensonge d la violence, op. cit., p. 20.

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



62 EMMA AUGRIS

institution ne se réfere plus aux principes fondateurs du pouvoir et impose
I’ordre malgré toute contestation, son pouvoir perd toute légitimité : lors-
qu’un individu ou un groupe use de la contrainte pour qu’un autre lui obéisse
cofite que colite, ce ne sont plus le respect ou la reconnaissance de I’autorité
fondatrice qui motivent I’obéissance, mais plutét la crainte et la souffrance,
qui sanctionnent I’absence de 1égitimité du commandement. On bascule alors
dans la domination coercitive, I’absence de consentement, et le pouvoir en
lui-méme a déja disparu. Ainsi, méme si la fagon dont Arendt justifie le bien-
fondé du pouvoir (elle affirme notamment qu’il trouve en lui-méme sa propre
fin) demeure encore allusive dans le texte, on comprend néanmoins que 1'uti-
lisation de la violence ne peut étre légitime au sens propre, que la contrainte
est toujours-déja un moyen en vue d’autre chose que lui-méme.

UNE CRITIQUE DE LA DOMINATION POLITIQUE

Si nous avons fait droit aux spécificités de la violence par rapport au
pouvoir politique et expliqué le fait que la violence se substitue au pouvoir
lorsque celui-ci s’affaiblit, quelles sont les conditions de possibilité d’une
telle assimilation entre ces termes ? Pour en comprendre 1’origine, il nous
faut nous intéresser plus précisément aux écrits d’Arendt sur la liberté poli-
tique, notamment a I’article « Qu’est-ce que la liberté ? ». De son point de
vue, la tradition philosophique, au moins depuis les épitres de saint Paul et
surtout avec la Critique de la raison pratique de Kant, a réduit tout le sens de la
liberté a un probléme de la volonté qui se cantonne désormais a son sens de
« liberté de choisir »38, alors qu’il existait dans I’Antiquité une autre accep-
tion du terme : la liberté comme spontanéité et imprévisibilité, actualisée
dans le cadre de I’action délivrée de tout souci de conservation®. La maniére
moderne dont on concoit la liberté individuelle s’appuie sur le postulat d’un
dédoublement de la volonté en deux parties adverses dont I’une doit sou-
mettre ’autre. Cette définition a pour conséquence de lier irrémédiable-
ment la liberté ala souveraineté et a la maitrise de soi, que ce soit al’échelle
individuelle ou a 1’échelle collective, ce qui pour Arendt est regrettable sur
le long terme : « ce fut I’une des causes pour lesquelles aujourd’hui encore
nous identifions presque automatiquement le pouvoir avec 1I’oppression ou,
du moins, avec la domination sur les autres »4°.

De son point de vue, la justification de ’utilisation de la violence a
’échelle étatique vient directement de I’assimilation de la liberté politique
ala souveraineté, au libre arbitre. En effet, la conséquence de la restriction
du sens de la liberté est une conclusion fatale : la liberté humaine est soit
impossible a réaliser — les hommes « ne s[er]ont jamais souverains » — soit

38. H. Arendt, La crise de la culture, op. cit., p. 196.
39. Ibid. p.198
40. Ibid. p. 210

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



DISTINGUER LE POUVOIR POLITIQUE ET LA DOMINATION COERCITIVE AVEC HANNAH ARENDT 63

réduite a la domination — « devenir souverain nécessite aussi bien la pos-
sibilité intérieure de soumettre la partie rebelle de la volonté dédoublée que
celle d’avoir la capacité d’imposer sa volonté aux autres »#., Or nous retrou-
vons a ce stade les caractéristiques de la domination violente, a savoir une
relation qui oppose deux individus et dont I’'un parvient a imposer a ’autre
sa volonté : « La fameuse souveraineté des corps politiques a toujours été
une illusion qui, en outre, ne peut étre maintenue que par les instruments de
laviolence, c’est-a-dire par des moyens essentiellement non politiques »%2.
Cette définition de la liberté coincide dans son application avec 1’idée
d’une souveraineté sur soi-méme et sur les autres, a 1’origine de la maniere
dont nous comprenons la souveraineté étatique aujourd’hui. L'usage de la
violence a I’échelle collective est considérée comme légitime dans ’objectif
de permettre la conservation de la souveraineté, que ce soit celle du peuple ou
celle du souverain établi comme représentant de ce peuple, et par la de garan-
tir la liberté a la fois collective et individuelle : étre libre dans ce sens, c’est
en effet pouvoir se contraindre soi-méme, ce qui a terme justifie sans limite
’usage de la violence au nom de cette liberté et de 'unification de la volonté.
Le peuple doit idéalement avoir une volonté unifiée comme celle de I'individu,
malgré la pluralité irréconciable qui le caractérise : comme le souligne Etienne
Tassin dans « Le peuple ne veut pas », « le probleme politique est d’assurer
’identité d’un peuple constitué en corps politique par sa volonté générale »*3.
Ce qui inquiéte Arendt, ce sont surtout les conséquences de ces préju-
gés sur la structure du peuple et de ’Etat-nation, cette « banalisation » de la
violence. Cette confusion fait de la préservation de 1'unité du corps politique
la finalité de I’organisation institutionnelle et de la sécurité la priorité des
politiques, et méme la raison d’étre de toute politique : « le principe absolu
de la souveraineté nationale constitue en effet un principe polémique de
marginalisation ou d’exclusion des non-nationaux »#, La priorité de I’Etat-
nation est d’abord d’assurer ’unité du peuple, qui est a la fois une homogé-
néité identitaire vis-a-vis de « 'extérieur » (en témoignent par exemple la
xénophobie et les mesures anti-migratoires), et le régne de I’ordre a l'inté-
rieur (on peut justifier beaucoup d’opérations violentes au nom du maintien
de I’ordre). La vie politique est par conséquent davantage centrée sur des
prérogatives de sécurité que sur la préservation des espaces qui permettent
le déploiement de la pluralité humaine — qui se manifeste dans la diversité
des points de vue —, a savoir les espaces publics de discussion, qui contri-
buent au renouvellement des idées et a la légitimation des instances gou-
vernementales dans leurs fonctions représentatives : il est dés lors évident

41. Ibid. p. 213-214

42. Ibid.

43. Etienne Tassin, « Le peuple ne veut pas », dans Hannah Arendt. Crises de I’Etat nation, A. Kupieck,
M. Lebovici, G. Muhlmann et E. Tassin (dir.), Paris, Sens&Tonka, 2007, p. 311.

44, Christian Ferrié, « Le pouvoir du peuple entre nation et fédération », dans Hannah Arendt. Crises
de I’Etat-nation, op. cit., p. 66.

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



64 EMMA AUGRIS

que cette disparition progressive de I’espace public n’est pas pour rien dans
la crise que connait aujourd’hui la légitimité démocratique.

Par conséquent, on est en droit de considérer 1’essai d’Arendt comme
une invitation a adopter un regard critique sur les rapports de domination en
démocratie, et méme comme une occasion d’envisager une structure poli-
tique plus inclusive que I’Etat-nation. Fonder la politique sur des commu-
nautés politiques dont I’homogénéité culturelle, voire ethnique, n’est pas
la priorité oriente les institutions vers une tout autre finalité que sécuri-
taire, celle de garantir avant tout la pluralité des opinions et de préserver les
institutions communes : on aboutit logiquement a la conception de formes
démocratiques davantage participatives que représentatives, c’est-a-dire
dans lesquelles la contribution des citoyens aux décisions politiques est
directe et indispensable. Une démocratie qui ne s’appuie pas sur le postulat
de la souveraineté de la volonté générale doit aussi s’efforcer de penser son
principe fondamental autrement que comme un « contrat social » vertical
et définitif, mais plut6t comme un ensemble de pactes renouvelables entre
citoyens : un « gouvernement par consentement, donc pas un corps poli-
tique dans lequel gouvernants et gouvernés seraient égaux, c’est-a-dire dans
lequel, en réalité, tout le principe de la domination n’aurait plus cours »#.

Méme si les essais d’Arendt demeurent sur certains points discutables,
nous pouvons pleinement mesurer les implications de cette assimilation lan-
gagiere du pouvoir a la violence, qui a pour point d’aboutissement concret
I’Etat-nation, dans lequel les rapports de pouvoir sont congus d’abord comme
des rapports de domination. Face a ces imprécisions analytiques qui com-
pliquent notre compréhension de ce que le pouvoir politique a de plus propre,
Arendt propose une définition de la violence qui nous invite a penser ce pou-
voir autrement que comme domination coercitive. Il reste que notre concep-
tion actuelle de I’expérience politique et son effectivité sont déterminées par
ce cadre de pensée et que la « nouvelle » philosophie politique que propose
Arendt est forgée a partir de la description d’événements politiques ponctuels
(les Révolutions américaine et francaise au xvin® siécle, la Révolution hon-
groise de 1956) qui font figure d’exception dans les démocraties occidentales.

45. H. Arendt, De la révolution, op. cit., p. 264.

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



Peut-on comprendre la violence ? Une lecture de I'essai
« sur la violence » de Hannah Arendt

DANS L’ENSEIGNEMENT PHILOSOPHIQUE 2025/175€ Année , PAGES 67 A 77
EDITIONS ASSOCIATION DES PROFESSEURS DE PHILOSOPHIE DE L’ENSEIGNEMENT PUBLIC

ISSN 0986-1653
DOI 10.3917/eph.751.0067

Article disponible en ligne a I'adresse

https://shs.cairn.info/revue-l-enseignement-philosophique-2025-1-page-67?lang=fr

”:‘. CAIRN

Découvrir le sommaire de ce numéro, suivre la revue par email, s’abonner...
Scannez ce QR Code pour accéder a la page de ce numéro sur Cairn.info.

Distribution électronique Cairn.info pour Association des professeurs de philosophie de I'enseignement public.

Vous avez l'autorisation de reproduire cet article dans les limites des conditions d’utilisation de Cairn.info ou, le cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre
établissement. Détails et conditions sur cairn.info/copyright.

Sauf dispositions |égales contraires, les usages numériques a des fins pédagogiques des présentes ressources sont soumises 2 I'autorisation de I'Editeur ou, le cas échéant, de
I'organisme de gestion collective habilité a cet effet. Il en est ainsi notamment en France avec le CFC qui est 'organisme agréé en la matiére.


https://shs.cairn.info/revue-l-enseignement-philosophique-2025-1-page-67?lang=fr

DOSSIER

PEUT-ON COMPRENDRE LA VIOLENCE?
UNE LECTURE DE LESSAI
« SUR LA VIOLENCE » DE HANNAH ARENDT

Marie-Véronique BUNTZLY

Lycée Louis-Armand, Nogent-sur-Marne

La violence ne fait pas partie des concepts les plus connus d’Arendt,
contrairement par exemple a ceux de banalité du mal ou de totalitarisme, qui
restent les plus commentés de son ceuvre. Elle y consacre pourtant, dans le
recueil d’articles Du mensonge d la violence (1972), un essai complet, ot elle
déplore d’emblée que malgré le « r6le immense [qu’elle] n’a cessé de jouer
dans les affaires et les comportements des hommes »?, la violence fait tres
rarement « 1’objet d’une analyse ou d’une étude particuliére »2. Selon Arendt,
du fait de sa récurrence dans 1’histoire, la violence nous apparait le plus
souvent comme une triste nécessité, une chose normale, au point qu’« on
ne se pose pas de questions a [son] propos, pas plus que ’on ne va se livrer
a ’examen de ce qui revét, aux yeux de tous, un caractére d’évidence »3,
et ce méme chez les théoriciens des sciences politiques ou sociales. Si son
but avoué est ainsi de combler une lacune supposée de la tradition philo-
sophique, on peut toutefois se demander pourquoi la philosophe, a ce point
de son ceuvre, cherche a conceptualiser en propre la violence, alors méme
qu’elle en a déja analysé les manifestations les plus saillantes ou les plus
terrifiantes, que ce soit dans Les origines du totalitarisme (1951), Eichmann a
Jérusalem (1963), ou encore 1’Essai sur la révolution (1963).

Le contexte d’écriture de I’essai « Sur la violence » est celui de la fin
des années 1960 : Guerre du Vietnam, actions contestataires de la Nouvelle
Gauche américaine, mouvements étudiants, émeutes de Chicago ala suite de
’assassinat de Martin Luther King, etc. La réflexion est placée sous le signe

1. Hannah Arendt, « Sur la violence » [1972], dans Du mensonge a la violence, Essais de politique
contemporaine, trad. G. Durand, Paris, Calmann-Lévy, 2007, p. 110-111.

2. Ibid., p. 111.

3. Ibid.

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



06 MARIE-VERONIQUE BUNTZLY

de la crise — le recueil s’intitule en anglais Crises of the Republic —, celle des
institutions américaines qui vacillent sous le coup de mensonges d’Etat et de
I« érosion progressive de ’autorité gouvernementale »#. La nécessité pre-
miére de I’ceuvre est donc celle de penser le présent, de penser la crise face a
la perte d’un monde et d’un sens commun. Concretement, cela se traduit par
une méfiance partout sensible dans 1’essai vis-a-vis des discours présen-
tant de pres ou de loin la violence comme une réponse appropriée a la crise.
11s’agit en ce sens de prévenir aussi un mal futur : Arendt semble guidée par
sa crainte de voir la jeunesse d’alors — une génération douée d’apres elle
« d’un vrai courage, d’"une étonnante volonté d’agir, et d’une confiance non
moins étonnante dans la possibilité d’un changement »5 — instrumentalisée
par ce que la philosophe nomme '« orientation nouvelle de la pensée révo-
lutionnaire vers la violence »¢. De maniére plus sous-jacente, il s’agit aussi
finalement pour Arendt de comprendre a nouveaux frais le mal passé : ’in-
capacité a reconnaitre la violence pour ce qu’elle est, sous I’emprise d’idéo-
logies I’ayant parée d’atours grandioses.

Pour revenir aux réalités telles qu’elles sont et ainsi prévenir ’aveugle-
ment face a la crise, il faut donc tenter de comprendre la violence. Mais cela
est-il méme possible, étant donné son caracteére de fait brut et brutal, rétif a
toute rationalisation ? Dans Condition de ’homme moderne, Arendt avait déja
pointé le caractére muet de la violence, par opposition aux mots qui révelent
et font partie intégrante de ’action politique. Une action muette a quasiment
valeur d’absurde, car « sans ’accompagnement du langage, I’action [...] per-
drait aussi son sujet, pour ainsi dire; il n’y aurait pas d’hommes mais des
robots exécutant des actes qui, humainement parlant, resteraient incom-
préhensibles »7. 11 est néanmoins impératif de prendre en charge ’analyse
de la violence par la pensée, car se résigner a l’ignorer ne peut que laisser
le champ libre a ses légitimations. La violence constitue une réalité incon-
tournable des affaires humaines, mais en la ramenant systématiquement a
autre chose qu’elle-méme — le pouvoir, l'instinct d’agressivité ou méme la
puissance vitale — on s’interdit de comprendre ce qui pourrait I’empécher.

Face a ce probleme, la réponse arendtienne dans I’essai « Sur la violence »
consiste d’abord — et cela constituera notre premier point dans cet article —
a la définir comme I’antithése du pouvoir, lui-méme compris comme 1’ap-
titude humaine a agir en commun. « Le pouvoir et la violence s’opposent par
leur nature méme ; lorsque ’un des deux prédomine de fagon absolue, I’autre
est éliminé »3. Cette distinction radicale vise a réfuter 1’idée selon laquelle
la violence pourrait étre un moyen légitime de la politique, voire I’essence
méme du politique, une erreur cardinale menant fatalement a ’idéologie.
On ne saurait confondre la gloire de I’action qui, par sa lumiere, révele le qui

4. Ibid., p. 71.

5. Ibid., p.118.

6. Ibid., p. 116.

7. H.Arendt, Condition de ’lhomme moderne [1958], trad. G. Fradier, Paris, Calmann-Lévy, 1994, p. 235.
8. H. Arendt, « Sur la violence », dans Du mensonge a la violence, op. cit., p. 157.

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



PEUT-ON COMPRENDRE LA VIOLENCE? UNE LECTURE DE L'ESSAl « SUR LA VIOLENCE » DE HANNAH ARENDT  G7

de ’acteur, avec le bruit et la fureur de la violence, qui ne posséde aucune
capacité positive a exprimer ce qui est proprement humain : « la violence
brutale [...] ne saurait avoir de grandeur »9.

L’opposition absolue entre pouvoir et violence implique d’autre part,
pour Arendt, que cette derniere ne peut jamais étre considérée comme légi-
time. Cette these semble difficile a soutenir, le simple cas de la légitime
défense constituant une objection de taille : n’y a-t-il pas des cas ot ’on
peut admettre ’'usage de la violence, ou au minimum la considérer comme
compréhensible face au mensonge, a I’injustice ou a la tyrannie ? Notre deu-
xiéme point consistera a examiner comment Arendt cherche a surmonter
cet écueil en distinguant les justifications rationnelles de la violence de ses
légitimations indues.

La démarche arendtienne pourra ainsi étre ramenée a une tentative de
récuser toute compréhension de la violence comme porteuse d’espoir et de
changement. Nous nous attacherons donc dans une derniere partie a mettre
en lumiére les raisons pour lesquelles la violence ne saurait jamais, selon
Arendt, constituer un véritable moyen d’émancipation ou de création, notam-
ment par le prolongement d’une discussion avec Frantz Fanon qui n’appa-
rait qu’en pointillé dans son texte.

LA VIOLENCE N’EST PAS LE POUVOIR

Dans ’essai « Sur la violence », la compréhension de ce phénomeéne
passe en premier lieu par sa caractérisation. Pour la philosophe, son carac-
tére le plus essentiel réside d’abord dans son instrumentalité : « L’action
violente est elle-méme inséparable du complexe des moyens et des fins ».
Cette affirmation est réitérée sous plusieurs formes, en particulier lors-
qu’elle nous livre sa définition la plus claire de la violence, au cceur de son
argumentation :

La violence, finalement, se distingue, comme nous 1’avons vu, par son caractére
instrumental. Sous son aspect phénoménologique, elle s’apparente a la puis-
sance, car ses instruments, comme tous les autres outils, sont congus et utilisés
en vue de multiplier la puissance naturelle, jusqu’a ce qu’au dernier stade de leur
développement ils soient a méme de la remplacer™.

Juste avant, la philosophe a opéré des distinctions conceptuelles impor-
tantes, entre le pouvoir (power), propriété du groupe agissant, la puissance
(strenght), propriété naturelle d’une entité individuelle, ou encore la force
(désignant plutdt une énergie impersonnelle) et I’autorité. Ici la violence est
ramenée a la puissance en tant que phénomene, en tant qu’acte visible et
concret. Donner un coup de poing revient a exercer sa puissance individuelle

9. H. Arendt, Condition de ’homme moderne, op. cit., p. 63.
10. H. Arendt, « Sur la violence », dans Du mensonge a la violence, op. cit., p. 106.
11. Ibid., p. 146.

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



68 MARIE-VERONIQUE BUNTZLY

par la violence; les buts peuvent en étre divers et les motifs plus ou moins
justifiés. Envoyer des chars réprimer une révolte populaire revient aussi indi-
rectement a I’exercice d’une puissance individuelle, bien que les instruments
de cette violence, grace a leur perfection technique, soient ici dévastateurs,
parce qu’ils ont démultiplié la puissance initiale du dictateur. Ce qui compte
dans cette caractérisation arendtienne, c’est que la violence est assimilée
a un instrument de la puissance et non a celui du pouvoir. En effet, la défi-
nition qu’elle donne du pouvoir est elle-méme déroutante : contrairement
a l’opinion commune, il ne désigne pas, selon Arendt, la capacité a com-
mander ou a dominer, mais bien plutot la capacité a agir en commun. Pour
comprendre la violence, il faut alors comprendre qu’elle est présente par-
tout ol dépérit le pouvoir.

Distinguer la violence du pouvoir est une tache difficile, selon Arendt,
car elle consideére que « tous les théoriciens politiques, aussi bien de droite
que de gauche, s’accordent a reconnaitre que la violence n’est rien d’autre
que la manifestation la plus évidente du pouvoir »*. Elle sait pourtant qu’il
existe d’autres conceptions du pouvoir, notamment la perspective contrac-
tualiste de Locke a laquelle elle fait plusieurs fois référence dans le recueil,
mais la philosophe exagere son constat parce qu’elle souhaite réfuter ’idée
selon laquelle la politique se résumerait a une histoire millénaire de domi-
nation. En effet, sile pouvoir se réduisait a détenir la capacité a se faire obéir,
alors le gouvernement s’exprimerait toujours par le biais de la violence. Or,
« dans les relations internationales aussi bien que dans les affaires intérieures,
la violence ne se manifeste qu’en dernier ressort, dans le but de maintenir
Pintégrité de la structure du pouvoir a ’encontre de ceux qui la contestent

— 'ennemi extérieur ou le criminel »®.

Laviolence est donc un moyen, et elle abesoin de moyens ; en tant que telle,
elle ne peut étre justifiée que par des fins extérieures a elle-méme. Le pou-
voir, quant a lui, se mesure et vient du nombre, du rassemblement, de I’as-
sociation volontaire; il en tire salégitimité ; par la méme il est une condition,
celle de’action en commun, c’est-a-dire pour Arendt de la politique autant
que de laliberté. Le pouvoir est la condition de I’exercice de notre humanité,
parce qu’il exemplifie la pluralité ; la violence est I’instrument d’une entité
individuelle, elle ne peut que servir une puissance. « “Tous contre un”, telle
est laforme extréme du pouvoir, alors que celle de la violence est “un contre
tous”. Et cette derniére a toujours besoin d’instruments ». Si le pouvoir
actualise les potentialités de la pluralité, en créant un espace public d’appa-
rition ol chacun peut se distinguer par ’action, il ne doit jamais étre consi-
déré comme I’instrument de causes plus hautes : il est une fin en soi parce
qu’il se confond, en définitive, avec I’exercice de la liberté, comme Arendt
I’a montré dans Condition de I’homme moderne en distinguant 1’action de

12. Ibid., p.135.
13. Ibid., p. 147.
14. Ibid., p. 142.

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



PEUT-ON COMPRENDRE LA VIOLENCE? UNE LECTURE DE L'ESSAI « SUR LA VIOLENCE » DE HANNAH ARENDT 69

la fabrication®. Lorsqu’un groupe agit, il donne réalité au pouvoir, mais ce
dernier disparait dés que ce groupe est divisé; aussi la manifestation pure
d’un pouvoir est-elle souvent éphémeére — al’image des conseils révolution-
naires que prend souvent Arendt en exemple —, confirmant le caractere fra-
gile et volatile de I’espace public d’apparition. A1’opposé, la violence n’étant
qu’un moyen, elle n’est pas censée avoir davantage d’importance que la fin
visée par elle; une fois initiée, pourtant, elle risque toujours de prendre le
pas sur cette fin et de s’'imposer dans le temps, rendant le monde toujours
plus violent. La manifestation pure de la violence apparait lorsque le pou-
voir est totalement détruit, comme c’est notamment le cas avec les régimes
totalitaires. « Toute forme d’opposition organisée doit disparaitre avant que
la terreur n’atteigne a son plus violent déchainement »16.

LA DISTINCTION ENTRE JUSTIFICATION ET
LEGITIMATION DE LA VIOLENCE

Toutefois, sile déchainement de la violence pure reste rare, c’est parce
qu’il intervient au terme d’un long processus, a la fois de désintégration du
pouvoir et de démultiplication de la violence. Il semble en effet que cette der-
niere puisse toujours prendre une ampleur imprévue du fait de son second
caractere essentiel, selon Arendt : « un surcroit d’arbitraire est insépa-
rable de la violence elle-méme »7. On pense en effet a I’arbitraire impla-
cable de la terreur, qui dévore ses enfants sans méme les informer de leur
crime, mais aussi au danger inhérent a toute action violente de dégénérer
en catastrophe. User de la violence revient a ouvrir la voie a I’imprévisibi-
lité 1a plus totale, non pas la contingence créatrice de 1’action dans la plu-
ralité, mais au contraire une imprévisibilité destructrice de tout ce qui peut
exister entre les hommes. Logiquement alors, si la violence est arbitraire,
elle ne peut que s’opposer au droit. « La violence peut étre justifiable mais
elle ne sera jamais légitime ».

Dans sa formulation, cette affirmation d’Arendt interroge : peut-on
vraiment distinguer une violence justifiée d’une violence légitime ? Nous
pourrions d’abord dire qu’en termes arendtiens, tout étre humain a droit au
pouvoir, au sens ol tout individu a le droit de participer a la sphere publique,
cette participation étant I’unique voie possible pour exercer pleinement la
liberté humaine; a I’inverse, personne n’a droit a la violence, car elle ne
constitue aucunement une condition sine qua non pour I’exercice d’une faculté
humaine. Ceci constitue sans doute la raison principale pour laquelle Arendt

15. Voir par exemple, dans le chapitre sur ’action, « La substitution traditionnelle du faire al’agir »,
dans H. Arendt, Condition de ’homme moderne, op. cit., p. 282-295.

16. H. Arendt, « Sur la violence », dans Du mensonge d la violence, op. cit., p. 156.

17. Ibid., p. 106.

18. Ibid., p. 153.

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



10 MARIE-VERONIQUE BUNTZLY

refuse qu’on fasse « dériver la violence de son contraire, le pouvoir »9, car
cela reviendrait a accepter un tel droit. Toutefois, la caractérisation de la vio-
lence comme arbitraire ne la réduit pas, d’aprés Arendt, a un pur irrationnel
ou a la bestialité. Dans certains cas, on peut comprendre la violence parce
que son motif apparait sensé, c’est pourquoi elle affirme, en méme temps
que l'illégitimité de toute violence, la possibilité de la justifier.

Nous pouvons repérer, au cours de 1’essai, trois cas emblématiques de
ce qu’Arendt considere comme étant une violence justifiée. Tout d’abord,
le cas de lalégitime défense : le désir de survivre parait de maniére évidente
un motif acceptable d’user de la violence. Un autre exemple est fourni par
Billy Bud assénant un coup de poing a ’homme qui porte contre lui un faux
témoignage. Ici, l’acte violent est une réaction immédiate et compréhen-
sible : « la violence — 1’acte accompli sans raisonner, sans parler, et sans
réfléchir aux conséquences — devient I’'unique facon de rééquilibrer les pla-
teaux de la justice »2°. Un dernier cas est celui de la violence des manifesta-
tions, en particulier contre des gouvernements qui useraient de sophismes
pour asseoir une domination illégitime.

Arracher le masque d’hypocrisie dont 1’adversaire couvre son visage, révéler les
tortueuses machinations et les manipulations qui lui permettent de dominer sans
utiliser les moyens de la violence — c’est-a-dire se lancer dans ’action au risque
d’étre écrasé pour proclamer la vérité — telles sont aujourd’hui encore les plus fortes
motivations de la violence, telle que nous la voyons se manifester sur les campus ou
dans la rue. Et cette violence, répétons-le, n’est nullement irrationnelle>.

Le fait que cette violence ne s’oppose pas a la raison n’a pourtant rien
d’évident, et la colere des foules est au contraire souvent présentée comme
une expression de I'irrationnel, d’une folie collective passagere. Mais il faut
comprendre ici qu’Arendt ne souhaite pas opposer la raison a 1’émotion :
seule’insensibilité, celle d’une raison calculatrice et froide, repose sur1’ab-
sence d’émotions ; une telle insensibilité dans ’usage de la violence signale
la déshumanisation. Il est au contraire humain et compréhensible, aux yeux
d’Arendt, qu’un individu choisisse d’user de la violence parce qu’il a peur
de mourir, parce qu’il se sent personnellement victime d’une injustice ou
parce qu'il est en colére contre un gouvernement qui lui semble insincere;
ces actes ne sont pas fous et le simple bon sens nous permet d’en retracer
P’origine dans des émotions naturelles.

De plus, la temporalité dans laquelle se situe un acte violent est un facteur
essentiel a sa compréhension, comme on le voit dans le passage ci-dessous
qui résume bien ’idée arendtienne d’une violence rationnelle :

La violence, instrumentale par sa nature méme, est rationnelle dans la mesure

ou elle atteint le but qu’elle s’était fixé et qui doit la justifier. Or, du fait que nous

19. Ibid., p.157.
20. Ibid., p.163.
21. Ibid., p. 165.

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



PEUT-ON COMPRENDRE LA VIOLENCE? UNE LECTURE DE L'ESSAI « SUR LA VIOLENCE » DE HANNAH ARENDT 71

ne pouvons jamais prévoir avec certitude les conséquences finales de nos actes,
la violence ne saurait étre rationnelle que si elle se fixe des objectifs a trés court
terme. La violence est incapable de soutenir des causes, de conduire la marche de
Phistoire, de promouvoir la révolution, de défendre le progres ou la réaction ; mais
par la dramatisation des griefs, elle sollicite tres vivement ’attention du public2.

L’exemple de lalégitime défense illustre bien le cas d’une violence jus-
tifiée par ’atteinte d’un but a trés court terme : « Nul ne conteste I’ utilisa-
tion de la violence dans le cas de la 1égitime défense, car le danger est non
seulement évident, mais immédiat »*. A ’inverse, I’arbitraire et le danger
de laviolence ne peuvent étre canalisés ou contenus dans une temporalité
qui se voudrait indéfinie, ce qui rend impossible une justification convain-
cante de la violence par ’appel a des fins idéologiques comme I’histoire ou
le progres, éloignées dans le temps ou quasi inatteignables. Ceci nous per-
met de comprendre qu’il existe une différence notable, chez Arendt, entre
une violence qu’on pourrait qualifier de protestataire, d’une part, et la
violence mise au service d’une idéologie, d’autre part. La violence pro-
testataire correspond par exemple a celle des mouvements étudiants de la
fin des années 1960, elle est justifiée parce qu’elle a comme motif le désir
d’action, de dénoncer des mensonges étatiques, ou encore d’en appeler a
la raison d’autres citoyens face a un probleme commun. Elle nait parfois
de ’échec de mouvements pacifistes de désobéissance civile et se trouve
souvent attisée par la violente répression dont font preuve les gouver-
nements face a eux. En revanche, lorsque la violence est promue comme
nécessaire pour I’avénement d’un changement radical, d’une société nou-
velle ou d’hommes nouveaux, elle devient irrationnelle et peut aboutir a
la terreur, qui désigne pour Arendt « la forme de gouvernement qui s’ins-
taure lorsque la violence, aprés avoir abouti a la destruction de tout pou-
voir, se refuse a abdiquer et affirme au contraire son emprise »2.

Ainsi, la these selon laquelle la violence n’est jamais légitime ne s’ap-
puie pas sur des arguments moraux, chez Arendt : elle réside plutdt dans
sa conception du politique comme seul lieu de la liberté. Si, concrétement,
pouvoir et violence se distinguent difficilement et qu’« il est extrémement
rare de les trouver séparés 1’un de I’autre et sous leur forme pure et donc
extréme »25, ce qui est mélé dans les faits doit cependant étre séparé dans la
pensée, afin de contrer la menace de I’idéologie, cette logique d’une idée qui
cherche a détruire la pluralité en imposant au réel une perspective unique,
une cause a défendre par la violence.

22. Ibid., p. 179.
23. Ibid., p. 153.
24. Ibid., p. 156.
25. Ibid., p. 147.

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



12 MARIE-VERONIQUE BUNTZLY

LA VIOLENCE COMME MOYEN D’EMANCIPATION :
LE DESACCORD ENTRE ARENDT ET FANON

A ce point, il nous reste a saisir pour quelles raisons Arendt, alors qu’elle
consent a considérer comme justifiée la violence ayant pour motif de répondre
al’injustice, n’admet jamais 1'idée d’une violence légitime en tant que moyen
d’émancipation, notamment dans le contexte de la question raciale aux
Etats-Unis ou face aux luttes d’indépendance de la décolonisation. Pour ce
faire, nous pouvons tenter de prolonger la discussion des theses de Frantz
Fanon par Arendt, qui n’est guere qu’esquissée dans ’essai « Sur la vio-
lence ». La philosophe s’en prend en premier lieu a un mot de Sartre tiré
de sa préface aux Damnés de la terre : le mythe de la violence guérisseuse,
capable, « comme la lance d’Achille, [de] cicatriser les blessures qu’elle a
faites »2¢. Cette conception thérapeutique de la violence implique qu’elle pos-
sede aussi des vertus émancipatrices, car le peuple colonisé ne peut entre-
prendre la lutte de libération que s’il s’est libéré d’abord de ’emprise du
colon sur sa psyché. Frantz Fanon écrit ainsi clairement dans Les damnés de
la terre qu’assigné au langage de la force par un « monde compartimenté,
manichéiste, immobile »?7, par un « monde de statues »28 ol chacun doit
rester a sa place sous peine d’étre écorché par le fouet, « [11’homme colo-
nisé se libere dans et par la violence »*. D’un c6té, le colonialisme « est la
violence a I’état de nature et ne peut s’incliner que devant une plus grande
violence »3°; de I’autre, pour le colonisé, la violence qu’il met en ceuvre
dans la lutte de libération « représente la praxis absolue »3. La violence est
donc ce qui libére de lafixité, de ’immobilité absolue de la société coloniale,
elle seule est capable de ranimer ’action.

La these d’une violence donnant naissance a I’action ne peut, quant a
elle, qu’étre rejetée par Arendt, et ce, quelles que soient les circonstances,
car cela reviendrait, comme nous 1’avons vu, a faire de la violence 1’ori-
gine d’un pouvoir. Toutefois, la philosophe ne s’oppose pas a Fanon de
maniére absolue, et reproche d’ailleurs a ses lecteurs de ne s’étre arrétés
qu’au premier chapitre des Damnés de la terre, qui traite « De la violence »,
sans prendre en compte les développements ultérieurs de I’ceuvre. D’apres
Arendt, « Frantz Fanon lui-méme s’est montré beaucoup plus réservé que
ses admirateurs quant aux effets de la violence »32, parce qu’il reste attaché,
contrairement aux prophetes de la violence, a la prise en compte des réa-
lités. On peut voir en effet que Frantz Fanon distingue nettement dans son

26. Jean-Paul Sartre, Préface al’édition de 1961 de Frantz Fanon, Les damnés de la terre, rééd. Paris,
La Découverte & Syros, 2002, p. 36.

27. Frantz Fanon, Les damnés de la terre, op. cit., p. 53.

28. Ibid.

29. Ibid., p. 83.

30. Ibid., p. 61.

31. Ibid., p. 82.

32. H. Arendt, « Sur la violence », dans Du mensonge d la violence, op. cit., p. 117.

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



PEUT-ON COMPRENDRE LA VIOLENCE? UNE LECTURE DE L'ESSAI « SUR LA VIOLENCE » DE HANNAH ARENDT 73

ceuvre la lutte de libération de la violence des premieres heures, explosive
et passionnelle. Les dirigeants des partis politiques, qui doivent guider la
lutte et 'organiser de maniere réfléchie, prennent rapidement conscience
« que la haine ne saurait constituer un programme »33. De plus, seule cette
action militante organisée peut parvenir a substituer a la lecture raciale du
monde une conscience nuancée de la réalité, en s’écartant des généralisa-
tions totalisantes issues de la colonisation :

Le militant qui fait face, avec des moyens rudimentaires, a la machine de guerre
colonialiste se rend compte que dans le méme temps ot il démolit I’oppression
coloniale il contribue par la bande a construire un autre appareil d’exploitation.
Cette découverte est désagréable, pénible et révoltante. [...] L’espece se morcelle
devant ses yeux. Autour de lui il constate que certains colons ne participent pas
a ’hystérie criminelle, qu’ils se différencient de ’espece. [...] La conscience dé-
bouche laborieusement sur des vérités partielles, limitées, instables34.

La dichotomie colon/colonisé, pour Fanon, décrit la base psychique et
pratique d’un systéme qui s’appuie sur la diabolisation du colonisé par le
colon, qui en lui voit I’envers de toutes les valeurs et le mal absolu (analyse
développée dans Peaux noires, masques blancs en 1952). Pour advenir en tant
que nation nouvelle, les participants a la lutte de libération doivent dépas-
ser cette dichotomie et apprendre a distinguer, comme dans 1’obscurité,
les aspérités et les contours exacts du réel, afin de parvenir a une véritable
émancipation. Arendt partage la méfiance de Fanon a 1’égard de toute lec-
ture manichéiste du monde, issue en réalité de I’oppression, ou pour elle de
I’idéologie. Par exemple, elle qualifie la dichotomie Noirs/Blancs, en tant
qu’elle justifierait I’existence d’un tiers-monde unifié, d’« idéologie d’éva-
sion »3. Dans ’entretien avec Aldebert Reif qui conclut le recueil Du men-
songe a la violence, Arendt explique que le concept de tiers-monde écrase
selon elle les dissemblances entre des pays a ’histoire et a la culture sin-
guliéres, a l'image de la « tendance de I’impérialisme a faire table rase des
différences »3%, une tendance s’appuyant sur la pensée raciale idéologique.

Un désaccord important subsiste cependant entre Frantz Fanon et Hannah
Arendt : cette derniére ne passe jamais le pas de considérer qu’une violence
pourrait étre nécessaire, pas méme comme passage obligé vers la liberté, car
elle reste un moyen que 1’on choisit, parfois pour des raisons compréhen-
sibles, mais toujours dangereux par essence. Cette divergence fondamentale
s’explique peut-étre par la suspicion arendtienne al’égard de tout discours
prétendant plonger dans les ténébres du cceur humain pour y découvrir I’ ori-
gine de I’action : elle concentre son analyse sur I’extériorité du monde des
apparences, sur ce que la violence fait objectivement au monde. Pour Fanon

33. F. Fanon, Les damnés de la terre, op. cit., p. 134.

34. Ibid., p. 138-139.

35. H. Arendt, « Sur la violence », dans Du mensonge a la violence, op. cit., p. 125.
36. Ibid., p. 218.

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



14 MARIE-VERONIQUE BUNTZLY

au contraire, la violence de la colonisation ne peut étre comprise que par le
retour a la vie pulsionnelle et inconsciente du colonisé : on comprend cette
violence par la trace qu’elle laisse dans la psyché, par exemple dans les fan-
tasmes ou les réves, des objets qui restent en dehors du champ de réflexion
arendtien. La méme raison peut rendre compte de 1’opposition finale, dans
I’essai d’Arendt, vis-a-vis de toute métaphore vitale appliquée au phéno-
mene de la violence : si cette derniere peut nous griser et donner I’illusion de
régénérer le monde par le sang, elle n’est en réalité qu’une expérience des-
tructrice de la mort, opposée au caractére créateur de I’action en commun.

Pour conclure, dans ’essai « Sur la violence », Arendt tente de com-
prendre celle-ci en la caractérisant — par I’instrumentalité et ’arbitraire —
mais aussi en s’interdisant de la ramener a des catégories préétablies qui
ne pourraient que masquer sa réalité. Une derniere référence, tirée de I’ar-
ticle « Auschwitz en proces » (1966), peut illustrer cette compréhension
négative de la violence. Vingt ans apreés la libération d’ Auschwitz, le proces
de Francfort juge non pas ses officiers principaux, mais ses surveillants et
kapos, des criminels particulierement brutaux comme Wilhelm Boger, spé-
cialiste au camp de la torture. Face a « ’arbitraire complet »3” d’une violence
qui n’obéit qu’aux humeurs versatiles des bourreaux, Arendt propose a la
fin de son article de méditer sur quelques « moments de vérité »38, dont I’'un
en particulier nous intéresse ici : « Il y a ’accusé Boger qui, découvrant un
enfant qui mange une pomme, ’attrape par les jambes, lui fracasse la téte
contre le mur et, tranquillement, ramasse la pomme pour la manger une
heure plus tard »3.

La scéne est silencieuse, muette comme toute violence, elle se passe
de mots et de la capacité de la parole a créer une relation entre les hommes.
La scene nous fige, mais la violence n’est pas ici bestiale ou animale, attendu
que linstinct de survie ne peut en rien I’expliquer : ce sont les prisonniers
des camps qui meurent de faim, et non leurs tortionnaires. Cette violence
nue n’est pas non plus le déchainement spontané d’une fureur, comme le
montre la mention de la tranquillité de ’accusé Boger, encore moins peut-
elle étre considérée comme I’expression de la vie, attendu qu’elle se résume
au meurtre d’un enfant. Cet instantané de violence ne constitue donc pas,
d’apres Arendt, un moment de vérité sur ce que serait « la nature mau-
vaise de la race humaine, sur le péché originel, sur I’ “agressivité” humaine
innée »%°. Plut6t qu’une origine, cette scéne est un aboutissement, celui
d’événements historiques entremélés, de responsabilités personnelles
multiples dans 1’établissement d’un régime de terreur, de la création d’une

37. H. Arendt, « Auschwitz en proceés », dans Responsabilité et jugement, éd. établie et préfacée par
J. Kohn, trad. J.-F. Fidel, Paris, Payot, 2005, p. 273.

38. Ibid., p. 277.

39. Ibid.

40. Ibid., p. 274

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



PEUT-ON COMPRENDRE LA VIOLENCE? UNE LECTURE DE L'ESSAI « SUR LA VIOLENCE » DE HANNAH ARENDT 79

« atmosphere de gigantesque crime d’extermination »#, et de la mise en
place de I'instrument concentrationnaire.

Cet acte de violence pur, qui résulte de la destruction absolue du pou-
voir, pose finalement la question du mal, qu’Arendt affirme pourtant a plu-
sieurs reprises étre distinct de la violence. En effet, le mal consiste d’abord
dans l’incapacité a étre témoin de soi-méme lorsqu’on agit, incapacité
rendue visible par la carence du souvenir de la part du tortionnaire Boger :
’acte de manger la pomme — derniére trace, dérisoire, du crime — est exé-
cuté comme un acte ordinaire. Mais le mal a également comme racine I’in-
capacité a juger la situation du point de vue de tout autre, c’est-a-dire icia
reconnaitre la violence comme inhumaine. Dans 1’essai « Sur la violence »,
si Arendt veut faire comprendre que sa justification n’est valable qu’a court
terme et que sa légitimation ne peut qu’étre un leurre, c’est parce qu’elle ne
contient rien en elle-méme qui soit singuliérement propre aux étres humains.
La violence n’équivaut pas au mal, mais on ne saurait non plus considérer
son usage comme un mal nécessaire porteur d’un bien futur pour I’huma-
nité. Ainsi, ’essai pose a la fois I'une des derniéres pierres de ’investiga-
tion arendtienne de la vita activa*> — permettant de délimiter en quoi consiste
véritablement I’action humaine et le pouvoir — et de premier jalon vers 1’in-
vestigation des facultés mentales de ’homme a la fin de son ceuvre, car elle
se demandera alors si la pensée, la volonté ou le jugement contiennent en
eux-mémes les conditions d’une véritable conscience morale, nous ren-
dant aptes a résister aux sirénes trompeuses des apologues de la violence.

41. Ibid., p. 270.

42. H. Arendt utilise cette expression pour désigner « trois activités humaines fondamentales :
le travail, ’ceuvre et ’action » (Condition de ’lhomme moderne, op. cit., p. 41). Dans !’introduction
a La vie de Pesprit [posthume, 1978], elle remet toutefois en cause son usage de cette expression :
«Je m’étais penchée sur le probléme de ’action, le premier jamais abordé par les sciences poli-
tiques, et ce qui ne laissait pas de me mettre mal a I’aise, ¢’était que le terme méme qu’empruntait
ma réflexion, vita activa, avait été forgé par des gens plongés dans la vie contemplative et qui obser-
vaient toutes les espéces de vécu selon cette perspective » (trad. L. Lotringer, Paris, PUF, 2014, p. 23).

L'Enseignement philosophique / 75¢ année / janvier-mars 2025 / N° 1

Association des professeurs de philosophie de I’ enseignement public | Téléchargé le 20/02/2026 sur https://shs.cairn.info par Zanni Rémi via APPEP (IP: 92.144.16.2)



A partir d’Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques

Rémi Zanni'

Introduction 1
La violence des fondations 1
La violence iNtriNSEQUE QU POUVOIE 2......cucucueuererererereeeeees sttt sesesesesese e s e e ss s ssssssssesesesesesesesesesasesessssnsasasasasanes 2
L'alternative arendtienne

1. Phénomeénologies autonomes de la violence et du pouvoir 7
LE POUVOIT POIIEIGUE ..ottt b bbb e bbbt sasas s s e bbb bebebesesesasesesessasasasasasanes 7
La violence : relationnelle, apolitique, instrumentale 8

2. Rapports antagoniques entre violence et pouvoir 10
Un antagonisme fONAAMENTAL.........ccoeieieieieieceieiee ettt et se st b s bbb b et b besas e st sasananes 10
Le conditionnement de la violence par le pouvoir .11
Le conditionnement du pOUVOIr Par 12 VIOIENCE.......... ettt se et s s b seene 12

3. Une concomitance pourtant récurrente 14

Une action biface
Phénoménologie d'inspiration arendtienne de la violence lors des fondations

Conclusion : limites et émancipation arendtienne du souverainisme moderne 19
Bibliographie 21
Introduction

Sans aller jusqu'a souscrire aux théories par trop généralistes et psychologisantes du
monomythe?, force est de constater que nos mythologies politiques occidentales recélent
presque toutes comme un invariant, transhistorique et diachronique. Il s’agit de l'idée que la
fondation d'une nouvelle communauté politique constitue nécessairement un acte
intrinséquement violent. Illustrons-la rapidement a l'aide de deux exemples de fondation
paradigmatiques pour nos traditions politiques, I'un ancien, I'autre moderne.

La violence des fondations

Deux mythes célébres entendent décrire la fondation de Rome. Le premier, transmis
principalement, si ce n'est originellement, par 'Enéide de Virgile3, raconte la fuite d’Enée, fils
d'Anchise et de Vénus, aprés la défaite et la destruction d’lllion par les armées achéennes. Le
prince troyen n‘emporte avec lui que son vieux pére?, son fils et quelques amis, ainsi que ses
Lares et ses Pénates. Son objectif est, sur ce maigre legs, de relever, de refonder Troie en
Hespérie, c'est-a-dire en Italie®. Aprés une longue odyssée qu'Ulysse n’aurait pas reniée, il

1 Docteur en philosophie politique et ATER en science politique a I'Université des Antilles (pdle Martinique),
chercheur rattaché au PHEEAC (ex-LC2S), UMR 8053, CNRS-Université des Antilles, chercheur associé au
Laboratoire du Changement Social et Politique (LCSP), Université Paris Cité. Cet article est en cours de publication
sous la direction de L. Raymond & M. Kurdyka aux Presses Universitaires Savoie Mont Blanc.

2 Joseph Campbell, Le Héros aux mille et un visages, H. Crés (trad.), Robert Laffont, 1977 [1949].
3 Virgile, L'Enéide, M. Lefaure (trad.), S. Laigneau (préf.), Le Livre de poche, 2004.
4 Sa mére n’avait de toute évidence nul besoin de son secours.

5|l est intéressant de noter que Virgile attribue & Dardanos, fondateur mythique de Troie, une origine latine, colorant
le voyage de son descendant Enée d'un retour aux sources au terme d’une premiére confrontation, perdue, avec les
Hellénes. La seconde sera, derriére Paul-Emile, victor ieuse.



A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

parvient a s'installer dans le Latium. Toutefois, cette terre s'avére loin d'étre déserte ; y sont
déja établis les Rutules et les Latins. Les péripéties du récit entrainent alors,
presqu’inéluctablement, les nouveaux débarqués sur le chemin de I'affrontement armé. Enée
tue au combat le chef des Rutules, Turnus, autorisant ainsi son mariage avec Lavinia, fille du roi
des Latins, lequel lui permet de fonder, grace a cet homicide, sa ville, Lavinium - d’ou
essaimeront Albe la Longue, puis, indirectement, Rome. La guerre de Troie a, de nouveau, eu
lieu, mais, cette fois, son terme s’est inversé. lllion triomphe, prend sa revanche, et a la violence
qui la détruisit quelques années auparavant répond en miroir une violence qui ouvre a la
fondation de Rome.

Le second mythe, encore davantage connu, est celui des jumeaux Rémus et Romulus. Fils de
Mars et descendants d’Enée par leur mére, la légende veut que, sitoét nés, ils furent abandonnés
dans une fondriére, sur les rives du Tibre en crue, recueillis par une louve® puis par un berger,
avant que, leur majorité venue, les deux freres décident de fonder une ville. lls consultent alors,
comme le veut la tradition, les auspices... lesquels se révélent peu clairs’. lls se séparent sur ce
désaccord, chacun revendiquant pour lui-méme l'exclusivité de I'élection divine. Le voisinage
n'étant exempt ni de querelle ni de rancceur, Rémus provoque Romulus, lequel le tue et finit de
fonder Rome. Ici encore, la possibilité de la cité nait du meurtre ; la violence apparait comme le
prérequis nécessaire a la fondation de I'Urbs.

Il serait toutefois hatif de penser que ce lien entre violence et fondation n’appartient qu’aux
légendes antiques. Nos imaginaires politiques modernes s’'avérent tout autant structurés par
cette idée que la fondation ne se peut effectuer sans le secours et le déchainement de la
violence. En effet, comment ont été fondées nos communautés politiques et comment
appréhendons-nous la naissance de nouvelles communautés politiques, sinon a la suite, si ce
n'est de révolutions, tout du moins de troubles civils importants, ou de luttes de libération
nationale ? Le mythe républicain francais débute avec la Révolution. Nos institutions actuelles
sont, quant a elles, nées d’'une crise majeure, coloniale et nationale, ayant placée le pays au bord
de la guerre civile. L'URSS sourd de la Grande Guerre. Les Etats-Unis germent sur le terreau
d'une guerre d'indépendance. Lors des décolonisations, ce sont les guerres de libération
nationale qui ouvrent a la fondation des Etats, en Afrique et en Asie comme, un siécle demi
auparavant, en Amérique latine. Méme dans le sous-continent indien, ol I'on aurait pu espérer
une décolonisation pacifique, le Pakistan et I'lnde (puis, plus tard, le Bangladesh) naissent dans
le sang, accompagnés d’une série de massacres, de plusieurs centaines de milliers de morts, puis
quasi immédiatement d’'une guerre dévastatrice. Bref, entre les révolutions et les luttes de
libération nationale, nos communautés politiques modernes, nos Etats, semblent toujours se
fonder sur la guerre, gu’elle soit civile ou internationale, et donc sur la violence dans sa forme
la plus massifiée, systématique et extréme. Modernes comme Anciens s’accordent quant a la
férocité des fondations.

La violence intrinséque au pouvoir ?

Qu’en conclure quant a notre conception théorique du pouvoir ? Comment la théorie politique
occidentale a-t-elle restitué cette violence nécessairement et intrinséquement associée,
semble-t-il, a toute fondation et quelle influence ce constat a-t-il sur elle exercé ? Piochons

6 Certaines versions lui préférent une prostituée, laquelle constituerait une nourrice certainement plus adaptée.

7 Rémus emporte la primauté, Romulus la quantité.



A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

presqu’aléatoirement au sein de la tradition, en commencant par le dernier des Anciens et le
premier des Modernes.

Machiavel affiche explicitement une conception de la fondation bien peu (ou fort) biblique,
accordant a la violence centralité et nécessité. Dans ses Discours sur la premiére décade de Tite-
Live, il écrit qu'il est, pour le® fondateur d’'une communauté politique, « indispensable [...] de
recourir a la violence et aux armes’ ». Cette idée s'avére déja présente dans Le Prince lorsque
I'auteur constate, a propos « des principautés nouvelles®® » : « de |3 nait que tous les prophétes
armés vainquirent et que les désarmés allérent a leur ruine!? ». Assurément existe la loi, mais
cette derniére, apanage des hommes contre la bestialité de la force!?, « souvent [...] ne suffit
pas, il faut recourir a 1a*® » violence. Le florentin ne s'arréte toutefois pas la. La violence ne
s'avere pas seulement nécessaire a l'instauration ou a I'acquisition initiale du pouvoir ; le
maintien et I'exercice de celui-ci apparaissent en étre tout autant tributaires : « un prince [...] ne
peut observer toutes ces choses grace auxquelles les hommes sont appelés bons, car il lui est
souvent nécessaire, pour maintenir son état, d'ceuvrer [...] contre I'humanité » méme, c’est-a-
dire de recourir a la violence (plutot qu'a la loi).

Ainsi, bien gu’elle ne soit pas bonne en elle-méme, qu'il ne s'agisse ni d'une panacée ni d'un
bienfait, 'usage de la violence se révele, si I'on en croit le texte machiavélien, d’une part utile
et, d’'autre part, lorsque la direction d’'un Etat nous échoit, absolument inévitable. Certes, il la
faut pratiquer avec tact et mesure, mais I'étalon n’est jamais moral : le critére s'avére toujours
indéniablement pragmatique. Si la violence doit étre limitée, c’est seulement afin qu’elle garde
son efficience. La crainte que I'on inspire par sa brutalité est efficace ; la cruauté qui effraie le
potentiel adversaire est efficace ; la haine que I'on suscite ne I'est jamais : voila pourquoi
Machiavel conseille de rechercher les deux premiéres et d’éviter la derniére. Bref, s'il faut, dans
I'exercice quotidien des responsabilités, obligatoirement user de violence, celle-ci ne devient
jamais, sous sa plume, une fin en soi. Son usage, pour gqu'elle ne se retourne point contre le
souverain, nécessite habileté et bon escient : elle ne doit étre employée que lorsqu’elle est utile,
gu’elle sert le pouvoir, c'est-a-dire lorsqu’elle suscite 'obéissance en instillant la crainte“.

Cela signifie, quant a notre objet, qu’a la fois la violence constitue I'instrument du pouvoir et le
pouvoir la justification de la violence. Pour Machiavel, le pouvoir simultanément encadre la
violence et s’exerce par son biais. Violence et pouvoir s'entremélent essentiellement. Ils
forment un tout, une communauté ; ils s'entr’appartiennent et se confondent - la crainte jouant
le role de moyen terme, de ciment.

8 Pour Machiavel - c’est méme le titre d’'un chapitre -, « il faut étre seul pour fonder une république », c'est-a-dire
une communauté politique quelle qu’elle soit (Nicolas Machiavel, Discours sur la premiére décade de Tite-Live,
A. Pelissier (ed.), T. Guiraudet (trad.), C. Lefort (préf.), Les Belles Lettres, 2022 [1531], livre |, chapitre 9).

? « Quant a la réforme totale et simultanée de la constitution [c'est-a-dire la fondation d’une nouvelle communauté
politique ou la refondation d’une ancienne], [...] les moyens ordinaires sont insuffisants : il devient indispensable de
sortir de la voie commune, comme, par exemple, de recourir a la violence et aux armes, et le réformateur doit se
rendre, avant toute chose, maitre absolu de I'Etat, afin de pouvoir en disposer & son gré » (ibid., livre |, chapitre 18).

10 Nicolas Machiavel, Le Prince, J.-L. Fournel & J.-C. Zancarini (trad. & com.), PUF, 2000 [1532], p. 71. Traduction
modifiée.

1 Ibid., p. 75-77.

12 Ibid., p. 149.

13 Ibid.

14 Ibid., p. 145-147. Voir également Nicolas Machiavel, Discours sur la premiére décade de Tite-Live, op. cit., livre Ill,
chapitres 19-22.



A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

On retrouve une idée semblable dans les écrits de Hobbes. Chez ce théoricien du contrat social,
la premiére fonction du pouvoir'® est de juguler la violence privée', laquelle opération n’est
pour lui envisageable qu’'a condition de disposer d’'une force publique incommensurable. Sans
I’exercice d'une violence publique, le pouvoir politique ne serait rien, ne possederait aucune
efficace : « les conventions sans le glaive ne sont que des paroles?’ ». C'est la, selon Hobbes, la
caractéristique primordiale de la souveraineté, « 'essence de la République®® » : « qu’elle use de
la force et des ressources de tous, comme elle le jugera opportun'? ». Le pouvoir hobbesien se
confond avec le fait d’étre en mesure de s’attaquer a, de contraindre ou de liquider, n'importe
lequel des sujets qui ont accepté, par le contrat social, de se dépouiller de leur pouvoir propre,
privé, de la capacité de se violenter les uns les autres, en le remettant au souverain®.

Hobbes rejoint donc, sur ce point, Machiavel. Pour lui et en raison de I'essence méme de son
concept de souveraineté, violence et pouvoir s’'avérent, sinon confondus, tout du moins
inextricablement liés et articulés ; ils s'appellent nécessairement et trouvent I'un dans l'autre
I'essentiel de leur signification. De méme, chez Hobbes comme chez Machiavel, le concept de
crainte affiche un réle similaire de moyen terme. La confusion du pouvoir et de la violence ne
peut étre entendue qu’en tant que cette derniére permet de « tenir en respect [...] par la crainte
des chatiments?? » les sujets, de leur inspirer « de I'effroi?? » quand ce n’est de la « terreur?® »
C'est la peur qui force a la transcendance des passions naturelles?* et qui assujettissent ainsi les
gens du pays aux décisions souveraines.

Enfin, on ne saurait aborder ces questions sans évoquer la définition canonique de I'Etat
souverain formulée par Max Weber : « 'Etat est cette communauté humaine qui, a l'intérieur
d’un territoire déterminél...], revendique pour elle-méme et parvient a imposer le monopole de
la violence physique légitime? ». Le pouvoir, ici encore, se confond - de facon assumée et
parfaitement transparente - avec I'exercice de la violence : « on peut définir le caractére
"politique" d’'un groupement uniquement par le moyen [...] qui lui est certainement spécifique

15 Cest également parfois la justification de son instauration. Hobbes défend I'existence de deux types de
Commonwealth : ceux d’acquisition, lorsque les sujets se soumettent pour éviter leur propre destruction physique
par le nouveau souverain, et ceux d'institution, que les sujets instaurent en contractant volontairement et
consensuellement (Thomas Hobbes, Léviathan, F. Tricaud (int. & trad.), Editions Dalloz, 1999 [1651], p. 178). Le type
de république (quand bien méme serait-ce une démocratie) n'a cependant aucune conséquence quant a 'amalgame
hobbesien entre pouvoir étatique et exercice de la violence (voir Ibid., chapitre XVIII, p. 179-191 pour les républiques
d'institution).

16 « La cause finale, le but, le dessein que poursuivirent les hommes [...] lorsqu’[...]Jon les voit vivre dans les
Républiques, c'est le souci de pourvoir a leur propre préservation [...] : autrement dit, de s’arracher a ce misérable
état de guerre qui est [...] la conséquence nécessaire des passions naturelles des hommes » (ibid., p. 173).

17 Ibid.
18 Ibid., p. 178.
19 |pid., traduction modifiée.

20 « La seule facon d'ériger un tel pouvoir [...], c’est de confier tout leur pouvoir et tout leur force a un seul homme,
ou a une seule assemblée, [...] pour assumer leur personnalité [...]. Le dépositaire de cette personnalité est appelé
SOUVERAIN » (Ibid., p. 177-178, majuscules de Hobbes).

21 |bid., p. 173. Nous soulignons.
22 |bjd. Nous soulignons.
23 « Terror » (ibid., p. 178. Traduction modifiée).

24 Hobbes développe dans la premiére partie du Léviathan ses théses quant a la nature humaine. Il les résume ainsi
en introduisant la seconde : « les hommes [...] par nature aiment la liberté et 'empire exercé sur autrui » ; « nos
passions naturelles [...] nous portent a la partialité, a I'orgueil, a la vengeance, et aux autres conduites de ce genre »
(ibid., p. 173).

25 Max Weber, Le Savant et le politique, C. Colliot-Théléne (pref. & trad.), La Découverte, 2003 [1919], p. 118.



A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

et indispensable du point de vue de son essence, a savoir la violence?® ». Radical, Weber exclue
méme du domaine de la politique I'entiereté des actes et des communautés « qui ont pour objet
d’influencer (expressément aussi de maniere non violente) l'activité [d’'un] groupement
politique?’ ». Il apparait donc explicite que le politique weberien et, partant, le pouvoir
s'articulent donc - dans la continuité des analyses de Machiavel et de Hobbes
- intrinségquement et constitutivement avec I'exercice de la violence.

Ceci étant, Weber prend également soin de nuancer sa radicalité. La violence est certes le
moyen spécifique du politique, mais cela ne signifie pour autant pas qu’elle en constitue « le
moyen normal®® » : son rdle est de garantir I'effectivité de la domination et cette derniére
s’obtient de multiples facons, y compris et surtout par la crainte des personnes dominées devant
la « menace? » que laisse planer le potentiel usage de la violence, « ultima ratio®® », par le
groupement politique.

L’alternative arendtienne

Cette apposition de mythes, d'événements structurant notre imaginaire politique et de pensées
théoriques modernes semble accréditer un relatif consensus pour sinon confondre, tout du
moins étroitement articuler, les concepts de pouvoir et de violence. La violence serait
nécessaire a la fondation des communautés politiques et le pouvoir politique se confondrait, en
tout temps et en tous lieux, avec la violence. Pour I'écrire autrement et de facon lapidaire, agir
politiquement consisterait a exercer le pouvoir et exercer le pouvoir impliquerait
nécessairement 'usage, immédiat ou comme ultime menace, de la violence.

Il existat cependant une philosophe a l'instinct de contradiction chevillée au corps fort peu
convaincue de cet apparent consensus. Hannah Arendt n’a pas de mots trop durs pour
contester et rebuffer « la confusion précoce®! du pouvoir avec la violence®? ». Elle affirme
méme, prenant ainsi la tradition a contrepied total, que ces deux concepts constituent « deux
phénoménes distincts et différents®®» qu'il faudrait catégoriquement, radicalement et
essentiellement opposer.

Ce qui particulierement intéressant, c'est que cette autrice n'invoque, au fil de son
argumentation, aucune raison normative. Arendt ne se réclame pas d’'une critique éthique, voire
esthétique, du pouvoir et de la violence. Elle ne défend en aucun cas que nous ne devrions pas
les confondre - ce qui serait pourtant, dans une perspective morale, aisément compréhensible
et soutenable. De méme, elle ne renvoie pas la violence a une forme dégradée ou indigne

26 Max Weber, Economie et société, J. Freund et. al. (trad.), Plon, 1995 [1922], t. 1, p. 98.

27 Ibid., p. 99. Weber souligne. Il renvoie ce genre de groupements -les partis, les syndicats, les clubs, les associations,
etc. mais aussi, par exemple, les journaux - a une activité « orientée politiquement » (ibid.), seconde et négative, dans
une veine somme toute fort kantienne.

28 Ibid., p. 97.
29 Ibid.

30 bid. Weber souligne. Il fait ici référence a la locution latine « ultima ratio regum » (la force est le dernier argument),
popularisée par le cardinal de Richelieu, homme de pouvoir et grand commis de I'Etat, puis par Louis XIV.

31 Arendt la date de I'aube de la modernité.

32 Hannah Arendt, « La tradition et I'dge moderne » in La Crise de la culture in L'Humaine condition, J. Bontemps (trad.),
Gallimard, 2012 [1954], p. 609.

33 Hannah Arendt, « Sur la violence » in Du Mensonge a la violence in L'Humaine condition, G. Durand (trad.), Gallimard,
2012 [1969], p. 941.



A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

d’'inhumanité®* ou de déchéance intellectuelle : elle affirme explicitement que « la violence n’est
pas plus bestiale qu'irrationnelle® ».

Sa critique s'avére bien plus radicale - au sens propre du terme - car elle la revendique
intégralement descriptive. Arendt entend montrer que violence et pouvoir sont
phénoménologiquement - ou «quasi-phénoménologi[quement]®¢ », pour reprendre
I'expression d’Etienne Tassin - absolument distincts, que leurs fondements mémes, I'ordre des
choses dont ils sont censés témoigner, nous oblige : « les utiliser, écrit Arendt non sans une
certaine morgue, comme s'il s'agissait simplement de synonymes, non seulement dénote une
certaine insensibilité a leur signification linguistique, ce qui parait assez grave, mais témoigne
en outre d’une ignorance regrettable des réalités auxquelles ce langage se référe® ». Pour notre
autrice, violence et pouvoir désignent des vérités différentes, des événements totalement
dissemblables lorsqu'ils surgissent dans le monde. La confusion reléve de I'erreur plus que de la
faute. Dés lors, notre typologie intellectuelle, au lieu de les amalgamer, s'avérerait bien plus
fidele a ce qui est en rendant compte de l'insigne fossé qui les sépare.

Une telle entreprise ne va pas sans poser un certain nombre de difficultés intellectuelles. La
premiére, et non des moindres, exige que nous comprenions quelle description, quelle
conceptualisation, du pouvoir et de la violence Arendt propose afin de légitimer non seulement
la distinction qu’elle opére entre ces deux notions mais également d’accréditer cette séparation,
cette opposition radicale, qu'elle appelle de ses voeux analytiques. La deuxieme difficulté s’avére
plus retorse. Si Arendt prétend décrire le réel en mettant diamétralement a distance le pouvoir
et la violence, comment expliquer ce par quoi nous avons introduit notre propos, c'est-a-dire
gue ces deux phénoménes se manifestent de faaon concomitante avec une régularité que nul
ne saurait décemment nier - notre autrice elle-méme reconnait explicitement cet état de fait
lorsqu’elle explique que «rien n'est plus fréquent que l'association du pouvoir et de la
violence3® » ou que «le pouvoir et la violence [...] ont habituellement des manifestations
communes® » ? Enfin, la troisiéme difficulté nous permettra de conclure: quel éventuel
avantage heuristique posséderait une telle conceptualité d'inspiration arendtienne, si, au
termes des circonvolutions intellectuelles d'usage, elle ne nous permettait que de rendre
compte avec la méme acuité que les théories machiavélienne, hobbesienne et wébérienne de
la survenue bien souvent synchrone de la violence et du pouvoir ?

Ces interrogations tiendront lieu de trame au reste de cet article. Nous commencerons par
proposer une description phénoménologique du pouvoir et de la violence. Cela nous permettra
dans un second temps de montrer que, malgré I'antagonisme entre ces deux phénoménes, ils
se conditionnent l'un l'autre. Enfin, nous éclairerons a nouveaux frais, grace a ces
développements théoriques d'inspiration arendtienne, la survenue concomitante ordinaire de
la violence et du pouvoir.

34 Alors que Machiavel lui-méme affirme I'inhumanité de la violence.
35 Ibid., p. 955.

36 Etienne Tassin, Le trésor perdu, Editions Payot, 1999, p. 20.

37 Hannah Arendt, « Sur la violence », op. cit., p. 941

38 Ibid., p. 944.

39 Ibid., p. 948.



A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

1. Phénoménologies autonomes de la violence et du pouvoir
Le pouvoir politique

Commencons, donc, par caractériser phénoménologiquement le pouvoir®. A partir des textes
arendtiens, on le peut décrire comme ce qui se dégage lorsque plusieurs individus agissent
politiquement*! au sein d’un espace public*?, c'est-a-dire au sein d'un espace ol chacun exerce
son attention a la fois sur les autres membres du groupe et sur certains objets du monde. Notre
interrogation se décale alors; il nous faut a présent déterminer ce que signifie «agir
politiquement ». Dans le cadre d’'une pensée d’inspiration arendtienne, on peut interpréter,
reformuler®, I'action politique comme le fait de donner, en tant que groupe** et publiquement,
un sens* commun a des objets du monde?, c'est-a-dire de collectivement élaborer une
normativité concordante jugeant que certains objets sont justes - ils auraient-da-étre, doivent-
étre ou devraient-étre - quand d’autres sont injustes - ils auraient-d-ne-pas-étre doivent-ne-
pas-étre ou devraient-ne-pas-étre.

Si nous nous réunissons et que nous entreprenons de juger un élément du monde - comme par
exemple la TVA, la guerre en Ukraine ou les inégalités économiques -, que nous statuons quant
a la justice ou a l'injustice de cet objet, au fait qu'’il, pour nous, doit-étre ou doit-ne-pas-étre,
alors, selon Arendt, par ce don collectif et public d'un sens, nous avons agi politiquement et
entre nous a émergé du pouvoir. Nous avons, grace et par cette action, manifesté notre pouvoir :
« aussitdét que plusieurs personnes se rassemblent et agissent de concert, le pouvoir est
manifeste?” ». L'acception d'inspiration arendtienne du terme « pouvoir» s'avére ainsi

40 Les éditions francaises de I'ceuvre arendtienne sont confrontées, de notoriété publique et de maniére assez
honteuse, a de graves problémes de traduction, notamment liés a la multiplicité des traducteurs et a I'absence, méme
au sein des recueils Quarto Gallimard, d’harmonisation lexicale. Au premier rang de ces errements qui ont participé
a profondément obscurcir la réception de notre autrice en France se trouve précisément... le terme de « pouvoir ».
En effet, « power » a été traduit dans les éditions francaises de la Condition de ’homme moderne par « puissance » (sauf
en de rares occurrences, pas toujours cohérentes, ou c’est « pouvoir» qui a été choisi), terme qui désigne
généralement un autre concept arendtien (strength), alors qu'il I'est par « pouvoir », ce qui est bien plus adapté, dans
la plupart des traductions des autres ouvrages d'Arendt. Se fier exclusivement, sans vérification vis-a-vis des éditions
originales, aux éditions francophones peut donc s’avérer risqué et source de confusion, et ce d’autant plus que
d’'autres problémes de traduction persistent - il en est méme qui opérent des contresens complets par rapport au
texte anglais.

41 « Le pouvoir correspond a I'aptitude de ’lhomme 2 agir, et & agir de facon concertée » (ibid., p. 942). Voir également
Hannah Arendt, De la révolution in L'humaine condition, M. Berrane (trad.), P. Raynaud (dir.), Gallimard, 2012 [1963],
p. 485.

42 Cet espace public peut préexister a I'action si celle-ci s'inscrit dans une communauté politique préexistante ou
émerger prépolitiquement durant le processus qui méne du rassemblement initial des hommes et femmes
initialement déliés a I'action politique.

43 Nous reprenons et résumons ici une partie de notre travail de thése. Voir, donc, Rémi Zanni, « Chapitre 4. Agir et
donner un sens commun au monde grace au jugement » in L’action politique et ses conditions de possibilité, thése de
doctorat sous la direction de M. Leibovici, Université de Paris, 2021, https://www.theses.fr/2021UNIP7036,
consulté et disponible le 1°" novembre 2024, p. 453-581.

44 Le propre des jugements politiques est, selon Arendt, de disposer d’'une validité générale, c'est-a-dire de n’étre
valides que pour les personnes agissant ensemble politiquement.

45 Notons que le fait de donner du sens selon un idéal régulateur de justice n’épuise pas I'entiéreté de celui-1a. Le
sens peut revétir une multiplicité de dimensions - par exemple esthétique ou morale, voire sociale. Chacune d'entre
elles permet, a sa maniére propre, selon le principe fondamental auquel elle s’ancre, de rejeter I'absurde originel - si
bien décrit par Camus dans Caligula, Le Malentendu, L’'Homme révolté ou Le Mythe de Sisyphe - afin d’habiter la Terre,
de la faire monde.

46 Ce peuvent étre des choses matérielles, des faits ou méme des concepts.

47 Hannah Arendt, « Sur la violence », op. cit., p. 948.


https://www.theses.fr/2021UNIP7036

A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

extrémement littérale ; ce qui se dégage lorsque nous agissons, c’est la manifestation de notre
capacité a pouvoir agir politiquement, c'est-a-dire a orienter le monde réel vers ce qu'il devrait-
étre, a ne pas céder face a ce qui est-tel-qu'il-est, face a ce qui pourrait apparaitre et apparait a
certains comme une nécessité, comme une évidence quasi-naturelle.

Dans cette description, trois grands aspects de la collectivité du pouvoir poignent. Tout d’abord,
le pouvoir appartient a un groupe®® ; il en est pour ainsi dire fonction. Il demeure sans s'évanouir
tant que ce groupe ne se disperse pas, c'est-a-dire tant qu'il n'arréte pas, de gré ou de force,
d’agir®. Ensuite, cette conception du pouvoir lui fait, d'une certaine maniére, perdre tout objet.
Il n'est pas un pouvoir-sur les autres, il ne dénote ni le contréle ni la contrainte ; bien au
contraire, il doit étre compris comme un pouvoir-avec nos co-acteurs. Enfin, il ne saurait émerger
hors d’une situation de coordination, de soutien mutuel, des différents acteurs. Il s'avére ainsi
relationnel : il désigne les relations tissées et persistantes, grace a I'action commune, entre les
individus. La légitimité*° du pouvoir dérive directement de sa relationnalité, et ce quel que soit
le contenu spécifique du sens communément donné : il trouve en lui-méme ses propres fin>! et
bien-fondé.

La violence : relationnelle, apolitique, instrumentale

Qu’en est-il, en regard, de la violence ? Comment la pouvons-nous décrire dans une perspective
d’inspiration arendtienne ? Avant toute chose et a I'instar du pouvoir, sans doute pouvons-nous
convenir que la violence s'avére une modalité relationnelle - probablement leur seule
caractéristique commune. Elle lie des individus entre eux et ne peut avoir, dans ce contexte, de
signification sans qualifier des rapports humains. Ceux-ci, toutefois, ne sont pas, comme pour
le pouvoir, des rapports de coordination, de concertation. Bien au contraire, en lieu et place du
soutien mutuel, la violence désigne un affrontement matériel, un combat brutal, un
déchainement presqu’animal, incluant tout ce qu’une telle opposition frontale impligue comme
pratiques et conséquences physiques. Dans le cadre de la relation violente, I'un ne reconnait
pas I'autre comme un pair avec lequel il pourrait agir, mais l'identifie comme une personne
alienne, radicalement étrangére, comme un ennemi, un danger dont sourd une déshumanisation
mutuelle, un étre objectivé qu'il s’agit, au mieux, de contraindre, de ployer, de tordre, au pire de
détruire, de faire disparatitre.

La violence constitue ainsi une modalité de relation a minima apolitique®2. Lorsqu’'un CRS
dégage une place a coups de matraque, de gaz lacrymogéne et de grenades étrangement
nommées défensives, nul pouvoir ne se manifeste. Aucun accord n'est possible. Il faut oublier

48 Lorsque I'on dit de quelgu’un qu'il est « au pouvoir » ou qu'il « détient le pouvoir », c’est qu'il représente, d’'une
maniére ou d’'une autre, un groupe ou, comme I'écrit Arendt, « nous entendons par la qu'il a recu d’un certain nombre
de personnes le pouvoir d’agir en leur nom » (ibid., p. 942).

49 « Le pouvoir n'est jamais une propriété individuelle ; il appartient & un groupe et continue a lui appartenir aussi
longtemps que ce groupe n’est pas divisé. [...] Lorsque le groupe d’'ol le pouvoir émanait a 'origine se dissout [...]
son « pouvoir » se dissipe également » (ibid.)

50 Ibid., p. 948.
51 Ibid., p. 947.

52 Ce n'est pas certes pas la seule ; Arendt mentionne également, au fil de son ceuvre, de facon non exhaustive,
comme modalités relationnelles apolitiques hors la violence : I'amour intime, le compagnonnage laborieux (c'est-a-
dire l'unisson des corps lors du travail sériel), la fraternité d’arme, ou bien encore les relations d’autorité. Notons
toutefois que le caractére intrinséquement apolitique de ces modalités de relation interindividuelle n'implique en
aucun cas que celles-ci ne puissent étre considérées comme constituant un enjeu puis acquérir une valeur politiques,
apres respectivement leur publicisation comme objet et leur politisation par un don de sens.



A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

toute coopération ou soutien mutuel a un sens commun donné au monde. Le devoir-étre ne
survit pas aux charges. Il n'y a qu’une urgence : survivre ou, tout du moins, préserver sa santé
et son intégrité physique, que ce soit d'ailleurs pour le manifestant en goguette ou pour I'agent
des forces d’'un autre ordre. C'est pour cela qu’Arendt considére que la violence individualise®S.
Elle ne nécessite enrien, ce qui constitue sans doute sa qualité premiére, un quelconque soutien
de ou quelque coordination avec ses pairs mais seulement et uniquement des instruments>,
des outils, destinés a augmenter la puissance individuelle, que ce soit des armes ou une
structure de commandement opérationnelle : «la violence est, écrit Arendt, par nature,
instrumentale®> ».

Cette instrumentalité s’avére de surcroit double. Non seulement la violence nécessite la
médiation d’un outillage, mais elle ne peut se comprendre elle-méme que comme instrument -
conception a laquelle ni Machiavel, ni Hobbes, ni Weber ne trouveraient par ailleurs a redire.
Ne disposant ni d’'une valeur, ni d'un intérét propre, elle ne saurait constituer autre chose qu’'un
moyen. La paix, comme idée et comme fait, se caractérise par une valeur ou un intérét propre :
elle trouve en elle-méme sa propre fin>¢. Le pouvoir dispose d’un intérét et d’'une valeur propre :
il trouve en lui-méme sa propre fin>’. Ce n'est pas le cas de la violence®®. Celle-ci ne revét un
intérét ou une valeur qu’en tant et lorsqu’elle constitue un instrument destiné a satisfaire un
objectif tiers, qu’elle se trouve « dirigée et justifiée®” » par un élément externe, c'est-a-dire « par
les fins gu’elle entend servir®® ». Toute évaluation quant & son efficace ou a sa rationalité ne
peut s'entendre qu’a posteriori, fonction de ce que la violence a entrainé comme conséquence,
conditionné par ce a quoi I'on peut conclure gu’elle a servi®t. Dés lors, 'usage présent de la
violence, le choix (mutuel ou unilatéral) d'instaurer un rapport violent avec autrui, équivaut
toujours a une hypothéque sur I'avenir puisque ce qui pourrait justifier la violence - c'est-a-dire
son efficacité a atteindre un objectif en se passant du soutien des autres et sans se coordonner
avec eux - ne sera évaluable qu’au regard d’un futur - quoi gu’on en dise et quelques soient les

53 Sans doute faut-il indexer cette considération sur la premiére grande étude politique d’Arendt, fondatrice a bien
des propos, gu’elle consacre aux systémes totalitaires (Hannah Arendt, Le totalitarisme, in Les origines du totalitarisme ;
Eichmann a Jérusalem, J.-L. Bourget, R. Davreu & P. Lévy (trad.), Gallimard, 2002 [1951]). Elle y analyse le réle de la
violence poussée a son paroxysme et constituée en « forme de gouvernement » (Hannah Arendt, « Sur la violence »,
op. cit., p. 950) - la terreur - dans l'individualisation extréme (« I'atomisation ») et I'organisation de I'impotence (la
disparition du pouvoir) politique des habitants soumis aux régimes totalitaires et, particulierement, des déportés.

54 « La violence, finalement, se distingue, comme nous I'avons vu, par son caractére instrumental. Sous son aspect
phénoménologique, elle s’apparente a la puissance, car ses instruments, comme les autres outils, sont concus et
utilisés en vue de multiplier la puissance naturelle, jusqu’a ce qu’au dernier stade de leur développement ils soient a
méme de le remplacer » (ibid., p. 943-944). Voir aussi ibid., p. 940.

55 Ibid., p. 947.
56 Ibid.

57 Le pouvoir rend le monde habitable, il ’humanise face a I'absurdité de I'existence, quand bien méme les modalités
spécifiques de I'humanisation dépendent de chaque communauté politique. Quel que soit le sens donné, le monde
s’en trouve renforcé et I'absurde rejeté au rivage (quand bien méme revient-il, toujours, avec le ressac). Voir note n°
45,

58 Hors, sans doute, dans sa forme terroriste. Voir note n°® 53.
59 Ibid. Nous soulignons.
60 |pid.

61 « La violence, instrumentale par sa nature méme, est rationnelle dans la mesure ou elle atteint le but qu'elle s'était
fixé et qui doit la justifier » (ibid., p. 957).



A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

vertus réelles ou alléguées de la violence - qui demeure inexorablement, du fait méme de la
nature contingente des affaires humaines, incertain®?.

2. Rapports antagoniques entre violence et pouvoir

Un antagonisme fondamental

La violence ne s’avére toutefois pas seulement apolitique. Il faut, selon Arendt, au-dela et
également, la qualifier d’antipolitique. Reprenons notre exemple certes fictif de mobilisation
empéchée. Au sens donné et au pouvoir manifestés, le compagnon républicain (de sécurité) a
promptement répondu par la violence - il n'agissait bien entendu qu’és-qualité de moyen de la
violence d’Etat. Il disperse, sans ménagement, la et les manifestation(s). La violence, en I'espéce
répressive, détruit le rassemblement, atomise le groupe en dispersant les individus qui, il y a
guelques minutes encore, agissaient collectivement. De maniére générale, force est de
constater que la violence possede toujours cet effet. Lorsqu’elle se trouve confrontée au
pouvoir, elle 'annihile®® ; elle 'asphyxie jusqu’a I'extinction comme une couverture prive un feu
d’oxygene. La survenue de la violence referme inexorablement I'espace politique et ipso facto
celui de manifestation du pouvoir. L'on comprend alors pourquoi notre autrice s'oppose ainsi a
Machiavel, a Weber ou a Hobbes quant aux natures du pouvoir et de la violence. La violence,
si 'on adopte la conceptualité arendtienne, ne peut jamais constituer la source du pouvoiré4, ou
ne serait-ce que son outil, puisque, de par son essence méme, elle le renvoie sur-le-champ, dés
son apparition, vers le néant: «la violence conduit [...] a I'impotence [...], [c'est-a-dire] a la
destruction de tout pouvoir®® ».

Notre autrice n'en reste cependant pas la. Elle remarque également un phénomeéne inverse.
Lorsqu'une communauté politique perd en soutien mutuel, en coopération, que les individus
qui la composent ne veulent plus ou n'arrivent plus a donner un sens commun au monde, bref
lorsqu’'une communauté politique se sclérose et se desséche, que le pouvoir s'étiole, la tentation
peut étre grande, pour pallier la décrépitude, de recourir... a la violence : « un pouvoir qui se
sent diminué est tenté de compenser par la violence cette perte de pouvoir®® ». Toutefois, une
telle manceuvre s'avére, la plupart du temps, dérisoire, strictement dilatoire, en ce gu'elle
entraine encore davantage le pouvoir vers sa propre destruction. « On peut obtenir la victoire,
écrit Arendt, en se servant de la violence comme d'un substitut du pouvoir, mais le prix qu'il
faut payer est trés élevé ; car il n'est pas seulement payé par le vaincu, mais également par le

62 Arendt remarque, 3 ce propos, que plus l'objectif ayant donné lieu au déchainement de violence est
temporellement lointain et moins il est certain - aléas de I'histoire et des relations politiques obligent - qu'il soit
atteint. « La violence ne saurait étre rationnelle que si elle se fixe des objectifs a tres court terme. La violence est
incapable de soutenir des causes, de conduire la marche de I'histoire, de promouvoir la révolution, de défendre le
progrés ou la réaction [...]. En fait, la violence, a I'encontre de ce dont ses prophétes s'efforcent de nous persuader,
est beaucoup plus I'arme des réformes que celle de la révolution » (ibid., p. 957). Notre autrice poursuit et enfonce
le clou : « du fait méme que les tactiques de choc et de violence ne peuvent guere se fixer que sur des objectifs a
court terme, les pouvoirs établis céderont plus facilement a des demandes déraisonnables, et nocives a I'évidence
comme on a pu le constater récemment aux Etats-Unis, pourvu qu'il soit relativement aisé de procéder i ces
"réformes" [...] alors que la violence s'avérera inefficace dans le cas de la poursuite d'objectifs a plus long terme ou
dans celui d'une demande de modification des structures » (ibid., p. 968).

63 « Le pouvoir peut toujours étre détruit par la violence » (ibid., p. 949).

64 N’en déplaise au président Mao, « [le fusil] ne peut jamais étre la source du pouvoir » (ibid.).
65 |pid., p. 950. Traduction modifiée.

%6 |bid.



A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

vainqueur, qui voit s'affaiblir son propre pouvoir®’ ». En effet, et ce méme si la violence s'avére
justifiée, c'est-a-dire gu’elle a permis de satisfaire ses objectifs, de parvenir aux fins externes
gu'elle s'était fixée, un coin aura été introduit dans I'édifice du pouvoir. Le loup aura pénétré
dans la bergerie, désormais reconnu par les moutons comme l'un des leurs. Méme lorsque

la violence se propose simplement d'atteindre des objectifs a court terme dans le
cadre d'une idéologie non extrémiste, le danger n'en demeure pas moins que les
moyens prennent le pas sur la fin. [...] les conséquences n'en seront pas seulement
la défaite du mouvement, mais I'introduction de la pratique de la violence dans
I'ensemble du corps politiques. Les actes sont irréversibles, et, en cas d'échec, le
retour au statu quo est toujours improbable. Comme n'importe quelle action, la
pratique de la violence peut changer le monde, mais il est infiniment probable que
ce changement nous conduise vers un monde plus violent¢®.

Pour résumer en reprenant les mots d’Arendt : « le pouvoir et la violence s’opposent par leur
nature méme®’ ». Si la violence augmente, le pouvoir diminue et si le pouvoir diminue, il y a de
grandes chances que la violence augmente. Dans le cas contraire, si le pouvoir augmente, cela
ne peut qu'étre lié a une intensification de la coopération, du soutien mutuel, ce qui implique
une réduction des rapports violents et si la violence diminue, 8 moins que cela ne s’explique par
la dispersion des individus, leur éloignement les uns des autres et la dissolution de tous leurs
rapports, ces derniers prennent la forme du pouvoir.

Le conditionnement de la violence par le pouvoir

Ainsi, bien gu’antagonistes, violence et pouvoir semblent tout de méme entretenir un certain
rapport. Quel est-t-il ? Nous évoquions, citant Arendt, que le fait d'user de la violence,
pratiquement, conduit la plupart du temps les individus peuplant le monde vers des relations
plus violentes et une diminution du pouvoir. Or, si ce processus devait s'avérer irréversible, cela
signifierait que, depuis bien longtemps, la guerre de tous contre tous aurait enseveli toute
concorde sous le poids des assauts permanents. Le pouvoir et la politique ne seraient, de nos
jours, plus gu’'une utopie fanée, un réve, un état de nature théorique nous donnant a penser les
raisons de nos combats. Manifestement, cela n’est pas, aujourd’hui, le cas. La relation violente
ne se perpétue donc pas nécessairement. Comment y mettons-nous un terme ? Comment la
violence s'arréte-t-elle ?

Deux ensembles de solutions permettent de mettre fin a la violence. D’une part, la relation peut
étre rompue et les individus liés par la violence cesser tout rapport. D’autre part, la relation peut
se transformer, évoluer, étre remplacée par des rapports non violents. Commencons par le
premier ensemble, celui de la rupture. La mort d'un des individus constitue une issue possible
au combat, sa conséquence la plus radicale. L'affrontement peut aussi prendre fin si 'un ou
l'autre des individus se retrouve contraint a I'exil ou enfermé, embastillé, claquemuré’®. Enfin,
si 'un des belligérants fuit hors de portée, vers une autre portion de la Terre, et que son

57 Ibid., p. 949.

68 Ibid., p. 968. L'usage de la violence peut méme aboutir a la terreur, laquelle « s'instaure lorsque la violence, aprés
avoir abouti a la destruction de tout pouvoir, se refuse a abdiquer et affirme au contraire son emprise » (ibid., p. 950).
Voir note n° 53.

%9 Ibid., p. 951.

70 Cet enfermement peut étre également défini comme le fait de retirer a autrui la possibilité d’agir politiquement,
et donc de potentiellement manifester du pouvoir.



A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

désormais ancien adversaire soit ne peut soit renonce a le poursuivre, a maintenir un lien, la
violence cesse également. Dans chacune de ces situations, donc, la relation est rompue, puisque
I'un des individus disparait, d'une maniére ou d'une autre. La violence a donc ici détruit non
seulement le pouvoir qui avait pu exister, mais elle a également mis fin a tout pouvoir potentiel,
a toute possibilité de lien politique. Il ne reste plus qu’un individu, seul, gedlier ou roi du
cimetiére. Il a le pistolet, certes, mais plus personne pour creuser. C'est un maitre sans esclave,
un empereur sans sujets, un matador d’'opérette, un chasseur d’ombres, bref un guerrier
d’apparat qui, tout bardé d’'armes et de médailles, s’avére, en fin de compte et le clinquant
défraichi, totalement impotent.

La relation violente peut toutefois également cesser sans que I'un des protagonistes n’ait a
disparaitre. Il lui faut cependant se transformer, passer de la violence aux pourparlers, a la
négociation. Lorsque le bruit des armes cesse, le politique revient; lorsque la violence
s'estompe, le pouvoir réapparait. Parfois, méme, l'accés a un espace public et a une
communauté politique constituent précisément la justification externe de la violence’ : un
individu s’estimant exclu ou voulant mettre a I'agenda politique des objets que la communauté
se refuse a publiciser pourra instaurer, consciemment ou non, a cette fin méme des relations
violentes, individuelles ou émeutiéres’? - avec le risque, évoqué supra, de ne jamais parvenir a
s'en extraire et, vaincu ou vainqueur, de perdre tout pouvoir. Dans ce cas comme dans les
autres, si je ne veux pas tuer, exiler, emprisonner ou faire fuir la personne en face de moi, et si
moi-méme ne veux pas mourir, m'exiler, étre emprisonné ou fuir, il faut bien, aprés
I’'affrontement et comme terme a celui-ci, que nous trouvions, lui et moi, un terrain d’entente.

Comprendre cela explique pourquoi I'on ne peut pas commettre n'importe quelle exaction lors
d’'une guerre. La raison n’est pas morale mais bel et bien politique - parce gu’'une guerre qui
jamais ne cesserait ou qui trouverait sa fin dans le massacre n'augmenterait en rien, jamais, le
pouvoir de lI'un ou l'autre belligérant. De la méme facon, des commissions « Vérité et
réconciliation » se sont tenues a la suite d’atrocités et de dictatures épouvantables. Quand bien
méme elles peuvent paraitre, d’'une certaine facon, immorales, en placant presqu’a égalité
bourreaux et victimes, en laissant les premiers échapper sinon a la vengeance, tout du moins a
la punition, elles permettent au pouvoir de reparaitre - et c’est |a leur qualité et leur force :
restaurer des liens humains, politiques.

Ainsi peut-on estimer que la violence se trouve conditionnée par le pouvoir : celui-ci constitue
I'horizon de toute violence non terroriste’3. A moins d'instaurer une désolation totale, terroriste,
totalitaire, le fracas des combats se trouve orienté vers et par le silence, politique, des armes.
Toujours le pouvoir doit repoindre et toujours il repoint.

Le conditionnement du pouvoir par la violence

Toutefois, s'il faut bien se résoudre, toujours, a délaisser le manichéisme et a revenir au politique
au sortir de I'affrontement, si le pouvoir constitue, fors la solitude, I'alternative a la relation
violente et la seule solution 3 méme de mettre cette derniére a distance sans perdre les
hommes, cela implique, d'une certaine facon, que I'exercice du pouvoir se trouve également

71 « Par la dramatisation des griefs, [la violence] sollicite trés vivement |'attention du public » (ibid., p. 957).
72 A\ ce propos, voir Rémi Zanni, L’action politique et ses conditions de possibilité, op. cit., p. 245-248.

73 |l importe peu que ce terrorisme soit étatique (totalitaire ou non), individuel ou perpétré par une organisation
privée.



A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

conditionné, ici et entre autres précisément par la violence. Elle conditionne le pouvoir comme,
nous I'avons vu, le pouvoir la conditionne. Lorsque nous agissons politiquement, lorsque nous
manifestons notre pouvaoir, il est difficile d'occulter les risques de I'échec, de faire taire en nous
ce savoir enfantin que la violence, tapie dans I'ombre, risque a tout moment de reparaitre si
nous ne maintenons la veille. Toujours demeure comme une alerte, en arriére-plan de nos
pensées, de nos échanges, de nos jugements et de nos opinions, que nos rapports de pouvoir
peuvent se transformer, le temps d’'un battement de paupiére, en relations violentes si nous
renoncons a la coopération, si le soutien mutuel que nous nous assurions s’étiole, si, donc, notre
communauté politique, faute d’'accord, se disloque.

Ce conditionnement du pouvoir par la violence a rarement été relevé dans les critiques,
laudatives comme dépréciatives, de bonne ou de mauvaise foi, des pensées d’inspiration
arendtienne. Il s’agit pourtant |a d’un point assez fondamental. Certes, I'action politique consiste
a un aboutir a un accord consensuel sur le sens a donner a un objet du monde, mais rien n’exige
- et, surtout, aucun texte arendtien - que nous opérions de bonne grace. Force est de constater
gue nous joindrons nos voix et unirons nos opinions bien plus aisément avec ceux qui seraient,
éventuellement, en capacité, si les négociations échouent, si nous ne parvenons pas a nous
coordonner, de prendre physiquement le dessus. Si autrui tient le pistolet, je serai entierement
disposé, m’accorderai volontiers sur le devoir-étre et trouverai une motivation toute
particuliére a creuser. La menace de la violence et le consensus obtenu avec un big stick (ou une
canonniére) dans le dos rodent toujours au sein de la sphére politique.

C'est pour cette raison que le pouvoir ne saurait se comprendre en dehors de toute
contextualisation ou, plus exactement et en 'occurrence, que les rapports de force réels ou
putatifs conditionnent toujours l'action politique et, donc, I'émergence du pouvoir. La
manifestation de rue se fonde sur ce principe - et se distingue ainsi de I'émeute. Elle symbolise
le rapport de force, la potentialité de violence, et si les phénoménes sociaux étaient dotés
d’organes phonateurs, sans doute pourrions-nous entendre les manifestants, au-dela de leurs
rassemblements et revendications particuliers, nous dire : « regardez nous, nous sommes forts,
nous sommes puissants, nous sommes nombreux, nous pouvons aujourd’hui, demain,
potentiellement mettre cette ville, votre ville, notre ville, a feu et a sang ; conséquemment,
notre opinion compte, elle est imprégnée du poids de notre organisation, arme certes latente
mais parfois plus terrible qu’un fusil, et nous devons étre écoutés quant a la détermination du
sens, du juste et de I'injuste, que notre communauté politique manifestant donne au monde ».
Rien ne sera certes détruit ce soir, sauf incident, mais la menace séparatiste demeure |3 et la
relation de pouvoir ne saurait s'en extraire et I'abstraire.

Arendt n’ignore ainsi en rien que les effets potentiels de la crainte (des petits comme des grands)
en matiére politique ; sa conceptualité ne peut étre accusée de pécher par naiveté ou par
idéalisme. Il n'y a, dans sa pensée et en ce cas, nulle cécité, nul aveuglement sélectif quant au
réle que peut jouer la peur. Seulement, ce n'est pas - comme le postulaient Machiavel, Hobbes,
ou Weber, et depuis eux tous ceux qui se targuent d’'un prétendu réalisme - le premier. La
crainte ne détermine pas le pouvoir mais elle le conditionne ; elle ne constitue pas le fondement
du politique, sa nécessaire matrice, mais un élément accidentel qui lui est extérieur et qui, a
I'instar de tout ce qui appartient au monde’?, ne saurait rester sans influence sur nos points de
vue et, partant, sur nos pratiques.

74 Voir « Appendice n°lll Typologie des conditionnements » in Ibid., p. 601-606.



A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

Apparait ici de facon particulierement probante le caractére profondément non libéral de la
conceptualité arendtienne. En politique’®, nous n'avons pas affaire a des opinions que I'on
pourrait qualifier de « pures », strictement issues de notre libre réflexion personnelle, obtenue
dans I'isolement de la pure raison et le rapport exclusif de soi a soi. On ne peut comprendre, si
I'on s’inspire de cette autrice, les opinions comme des reflets de 'ame et de la volonté
individuelle des acteurs. Elles ne sont ni monstration ni publicisation de quelque chose qui
s’avérerait premiérement privé’¢ mais se créent, se manifestent, seulement et primordialement
dans I'apparaitre public. Il n'en est aucune qui puisse préexister ou demeurer tue, dans 'ombre
de notre for privé. Nous ne les professons jamais que dans I'appréhension de leur réception, au
sein d'un contexte particulier, d'un ensemble de conditions sociales et politiques, et, puisqu’elles
sont essentiellement dirigées vers I'élaboration du consensus ou la mise au jour du dissensus,
I'on ne saurait entierement nous confondre avec elles ; quand bien méme nous en demeurons
comptables, les opinions manifestées lors de nos actions politiques s’avérent toujours relatives
au monde et a nos co-acteurs bien avant qu’a nous-mémes. Nulle marque ici d’'infamie pour
Arendt, bien au contraire ; c'est en cela que réside leur gloire politique et leur éclat public.

C'est a cette aune qu'il faut comprendre I'assertion arendtienne pour le moins - pour nous,
Modernes, habitués a ployer la téte devant I'arbitraire souverain - quelque peu étrange :
lorsque I'on dit « qu’un adulte’” obéit, en réalité, il soutient I'organisation [...] a laquelle il prétend
obéir’® ». « En politique, obéissance et soutien sont une seule et méme chose’? ». Ce soutien,
intégralement politique, ne doit pas étre concu comme l'adhésion profonde d'un individu
désincarné qui existerait souverainement dans le for de sa propre conscience. Ce n'est pas une
velléité profonde de I'ame qui affleurerait dans les mots et gestes de la personne physique. Ce
soutien, a l'instar de I'action et de I'opinion, doit bien plutét étre considéré et décrit comme un
choix manifeste et public, incrusté dans et relatif 3 un contexte, une perspective et une
communauté particuliers qui le rendent spécifique. Tout jugement politique a son propos devra
donc prendre en compte ces conditions et, notamment, le rapport de force - contrairement au
jugement moral qui en fera abstraction.

3. Une concomitance pourtant récurrente

Les conceptions arendtiennes de la violence et du pouvoir s’avérent ainsi bien éloignées de
leurs représentations modernes dominantes. Pour résumer et notre autrice, le pouvoir désigne
ce qui se manifeste lorsque nous agissons ensemble, de facon coordonnée, politiquement et la
violence une alternative, c'est-a-dire un mode de relation apolitique et antipolitique. Le pouvoir
éloigne la violence et celle-ci met celui-1a en échec. Pour autant, ils se conditionnent I'un I'autre :

75 Sans doute existe-il ici, pour Arendt, une différence marquée entre la politique, ol les opinions n'ont de valeur
gu'exprimées au sein de l'action et relativement a celle-ci, et la morale, ou le jugement dispose d’une validité
universelle et qui se peuvent donc faconner seul, en son for intérieur, dans un dialogue, un « deux-en-un », entre son
moi-particulier et son moi-universel-rationnel.

76 On peut méme considérer avec Arer]dt que nous constituons premiérement nos opinions a partir de la critique
(publigue) du gout individuel et intime. A ce propos, voir ibid., p. 533 sq.

77 Arendt précise « un adulte » pour opposer d’'une part le soutien politique et d’autre part I'obéissance a l'autorité
qui, elle, en constitue réellement une et peut participer a I'éducation des enfants.

78 Hannah Arendt, « Responsabilité personnelle et régime dictatorial » in Responsabilité et jugement, J.-L. Fidel (trad.),
J. Kohn (éd.), Payot, 2010, p. 89. Arendt poursuit : « la question posée a ceux qui ont participé et obéi aux ordres ne
devrait donc jamais étre : "Pourquoi avez-vous obéi ?" mais : "Pourquoi avez-vous donné votre soutien ?" [...] On
gagnerait beaucoup a pouvoir éliminer du vocabulaire de notre pensée morale et politique ce pernicieux mot
d"'obéissance » (ibid.).

79 Hannah Arendt, De la révolution, op. cit., p. 535.



A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

le pouvoir n'est appréhendable qu’en gardant a I'esprit le fait qu’un dissensus radical signerait
son effondrement et conduirait a une relation violente avec autrui ; la violence ne peut étre
féconde, dans sa version non terroriste, si elle ne compte pas une certaine restauration du
pouvoir au titre de ses fins, directes ou indirectes.

Point dés lors la deuxiéme difficulté intellectuelle que nous évoquions en introduction. S'ils
s’'avérent tant et si absolument antagonistes, comment se fait-il que « rien [ne soit] plus fréquent
que l'association du pouvoir et de la violence® » ? Comment comprendre, au-dela du fait qu’ils
se conditionnent mutuellement, que « le pouvoir et la violence [...] [aient] habituellement des
manifestations communes®! » 2 Comment expliquer cette concomitance récurrente entre les
manifestations du pouvoir et celles de la violence, que nous avons exemplifiée au moyen des
mythes et représentations politiques antiques et modernes et repérée au sein des théories
politiques dominantes, des conceptualités qui ont grandement participé et participent
aujourd’hui encore a normer nos analyses, pratiques et institutions politiques contemporaines ?

Une action biface

Nous avions commencé par décrire le pouvoir, dans son analyse arendtienne, comme ce qui se
manifeste lorsque des individus agissent, ensemble. Il prend place et se diffuse au sein d’'une
communauté politique soit préexistante soit émergeant avec 'action. Il relie donc des pairs, et
seulement ceux-ci, a l'intérieur de I'espace public, de I'espace d’attention aux choses et des
personnes entre elles. Or, il ne saurait y avoir d’espace public qui ne soit clos et qui n’obscurcisse
en méme temps qu'il n'éclaire puisque son émergence nécessite précisément de tracer une
ligne, une frontiére, entre un au-dedans et un en-dehors, entre les objets de I'attention, publics,
et ceux rejetés a l'arriere-plan, privés. La notion méme d’espace public implique I'existence
d’'une sphéere privée et d’étrangers, de personnes n’appartenant pas au groupe en train d’agir,
ne faisant pas partie de la communauté politique®2. Quel lien partageons-nous alors avec ces
derniéres, sinon, en 'absence d’accord ou de fuite, une relation violente, impropre a donner du
sens ? La violence constitue ainsi ce qui lie les acteurs aux personnes situées a I'extérieur de la
communauté politique.

Si I'on se place dans cette perspective d'inspiration arendtienne, l'explication de la
concomitance récurrente entre violence et pouvoir apparait alors lumineuse. Si tous deux se
manifestent si souvent de maniére simultanée, c’'est parce que l'action politique, lorsqu’elle a
lieu, les convoque ensemble. Lorsque nous agissons et constituons ou participons a une
communauté politique, nous instituons dans le méme mouvement des rapports de pouvoir
internes et des rapports de violence externes. Pour I'écrire métaphoriguement, violence et
pouvoir se peuvent considérer comme deux faces d’'une méme médaille : 'une tournée vers
I'extérieur et I'autre vers l'intérieur. Certes, ces deux faces, principe méme d’'une médaille, ne
se rencontreront jamais et I'on ne trouvera personne - ce serait absurde - pour les inverser ;
elles s'averent toutefois, toujours, présentes I'une avec I'autre, dans le méme temps et dans le
méme espace quand bien méme leur orientation les oppose radicalement et irrémissiblement.

80 Hannah Arendt, « Sur la violence », op. cit., p. 944.
81 |pid., p. 948.

82 Nous avons développé cet aspect de I'espace public dans Rémi Zanni, « Quel scandale a I'absence politique
contrainte ? Analyse arendtienne », in L'absence. Perspectives juridiques et politiques, S. Conte, L. Frémont & F. Péan
(dir.), PUR, a paraitre.



A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

On comprend donc comment Arendt peut a la fois arguer de I'antagonisme absolu et de la
manifestation parfois simultanée de la violence et du pouvoir. Agir politiquement ne signifie pas
manier la violence mais, au contraire, ouvrir un espace de coordination ou le pouvoir peut
paraitre ; toutefois, cet espace non violent né de I'action instaure ipso facto une relation violente
avec ceux qui n'en font pas partie, de gré ou exclus.

Phénoménologie d’inspiration arendtienne de la violence lors des fondations

Cette conceptualité explicitée nous permet de reprendre a nouveaux frais la concomitance,
voire le rapport, présentés en introduction entre violence et fondation, c'est-a-dire entre
violence et premiére émergence d’'un pouvoir. Contrairement a l'interprétation courante des
mythes et des représentations antiques et modernes, contrairement aux constructions
théoriques qu’ont élaboré sur cette base les grands penseurs politiques de la modernité, pour
Arendt la violence n’est pas ce qui fonde ou permet la fondation de nouvelles communautés
politiques. La fondation est liée a I'action, au déploiement en son sein et grace a elle du pouvoir,
et la violence ne fait seulement que, potentiellement, 'accompagner, de maniére accidentelle,
non essentielle. Elle en est seulement une conséquence tierce, un corollaire, un élément
supplémentaire délié qu'il importe de ne pas confondre avec la manifestation méme du pouvoir.

Des lors, comment se fait-il que la violence survienne, lors des fondations, de maniére si
récurrente ? Lorsque nous fondons une nouvelle communauté politique, que nous instaurons
de nouveaux rapports de pouvoir, les anciens liens qui nous unissaient a nos ex-concitoyens, a
nos ex-co-acteurs, alors se rompent. Nous tracons de nouvelles frontiéres ; nous entrons,
volontairement et de fait, en dissidence : I'étymologie méme du terme renvoie au latin dissideo,
c'est-a-dire étre séparés, éloignés, bref désunis. Désormais, sauf a nous exiler en une terre
inhabitée®® ou & nous ignorer les uns les autres superbement, les seuls rapports qui peuvent
continuer a exister entre eux et nous ne peuvent qu'étre violents. La violence sourd ainsi de la
concurrence entre I'ancienne communauté politique et la nouvelle. Son caractére relationnel,
analysé supra, ne permet pas d’accuser ou d'incriminer - en tous cas politiquement - I'une ou
I'autre des factions fraichement constituées : le rapport est matériellement violent, que ce soit
de la part et du point de vue des participants a la nouvelle communauté politique (qui se
retrouvent de fait exclus de I'ancienne) comme de la part et du point de vue des membres de
I'ancienne communauté politique qui n'ont, par choix ou contraints, aucun acces a la
communauté politique récemment fondée.

Une telle perspective permet-elle de rendre correctement compte de nos exemples
introductifs, lorsque nous présentions les fondations, suivant la tradition, comme
essentiellement violentes ? Les guerres de libération nationales résultent de la volonté des
peuples colonisés de recouvrer leur indépendance et leur souveraineté en boutant hors de leur
territoire I'envahisseur impérialiste. Cependant, elles ne précédent pas mais adviennent en
réalité avec la constitution d’'une nouvelle communauté politique nationale qui n'a d'autre choix
que d’entretenir des rapports violents avec le colon. Ce n'est pas la violence qui fonde cette
communauté politique inédite mais bien le fait que des personnes colonisées aient dédaigné le
joug et institutionnalisé entre elles des rapports de pouvoir. La violence s'explique
exclusivement par la concurrence entre ces deux communautés politiques aux membres
différents ; le départ des colons ou le renoncement des colonisés mettra fin a la fois aux

83 C’est I'espoir que fomentaient les puritains anglais en s’'embarquant sur le Mayflower, sans prendre en compte ni
que le territoire qu'ils convoitaient était déja peuplé, ni 'humanité de ses habitants.



A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

affrontements et a l'une des communautés politiques, tout du moins sur ce territoire.
L’émergence de la violence s’avéere donc temporellement concomitante a celle du pouvoir mais
logiquement seconde et conditionnée : il est nécessaire qu’existe une communauté politique
concurrente pour qu’avec le pouvoir fondateur surgisse, dans le méme temps, la violence.

Qu’en est-il des révolutions ? Elles ne sourdent pas de la violence, certes ; mais, puisqu'il n'est
gu’une seule médaille, on ne peut donc estimer non plus qu’elles découlent d’un affaiblissement
du pouvoir. Lénine et les [éninistes I'avaient bien compris : il ne suffit pas que « "ceux d'en bas"
ne [veuillent] plus et que "ceux d'en haut" ne [puissent] plus® » pour gu’une révolution
advienne ; cela ne constitue qu’une condition de possibilité, nécessaire mais non suffisante.

Lorsque le pouvoir se désintégre, explique Arendt, les révolutions deviennent
possibles mais non fatales. Les exemples sont nombreux de régimes totalement
impotents qui ont pu néanmoins survivre pendant de longues périodes de temps

[...].8°

Pour que surgisse la révolution, il faut que le pouvoir effondré se trouve ramassé ou, plus
exactement, qu’'un nouveau pouvoir émerge, qu’'une ou plusieurs communautés politiques
neuves soient fondées, en opposition avec les anciennes, brinquebalantes, dévitalisées. En
1905 et 1917, ce fut le réle que prirent les soviets®®. En 1789 - autre exemple -, le nouveau
pouvoir se manifesta d’abord et avant tout au sein des 48 sections de la (premiére) Commune
de Paris, le gouvernement révolutionnaire établi aprés la chute de la Bastille. Toutefois, lors de
ces crises, de ces « situations®” » ou de ces « conjonctures® » révolutionnaires, jamais I'ancien
monde ne se laissa sagement dépecer et facilement ruiner. Il se cabra, refusant a ces
communautés politiques alternatives le droit de naitre, lesquelles, tout aussi radicalement,
n'entendaient en aucun cas demeurer au sein de la vieille communauté politique et participaient
activement a son asséchement. Pour [I'écrire autrement, lors des révolutions, chaque
communauté politique, I'ancienne et la ou les nouvelles tentent de mettre les autres hors-cité,
de s’en prémunir et de les détruire par le biais de la violence. Ainsi, afin d’enfoncer le clou, s'ils
apparaissent concomitamment lors de la fondation, la violence s’avére toujours logiquement
seconde par rapport au pouvoir : celui-ci ne nécessite rien d’autre que I'action commune des
acteurs ; celle-la ne survient que lorsqu’et si une autre communauté politique, ancienne ou
nouvelle, entend occuper I'espace, ravir le territoire, devenir la seule source légitime de justice.

84 Lénine, La Maladie infantile du communisme (le « gauchisme »), 1920,
https://www.marxists.org/francais/lenin/works/1920/04/g9.htm, consulté et disponible le 1°" novembre 2024.

85 Hannah Arendt, « Sur la violence », op. cit., p. 946.

86 Alors et comme souvent, les « révolutionnaristes professionnels », comme les appelle Arendt et au sein desquels
il faut verser Lénine, ses camarades et ses séides, n'arrivérent qu'en second : « la révolution éclata et libéra les
révolutionnaristes professionnels, ou qu’ils se soient trouvés - en prison, dans un café ou dans une bibliothéque.
Méme le parti de Lénine, composé de révolutionnaristes professionnels, n'aurait jamais été capable de "faire" une
révolution : le mieux qu'ils aient su faire, c’était de se trouver dans les parages ou de s’empresser de regagner leur
pénates pile au bon moment, c'est-a-dire au moment de I'effondrement. [...] Le role des révolutionnaristes
professionnels consiste généralement non pas a faire la révolution mais a accéder au pouvoir une fois qu'elle a
éclaté » (Hannah Arendt, De la révolution, op. cit., p. 564) ou, pour I'écrire autrement, batir une structure de pouvoir
alternative et 3 méme de combattre celles issues de la révolution premiére.

87 Lénine, « La Faillite de la I1° Internationale » in Le communiste, 1915,
https://www.marxists.org/francais/lenin/works/1915/05/19150500c.htm, consulté et disponible le 1¢" novembre
2024.

88 |rene Viparelli, « Crise et conjoncture révolutionnaire : Marx et 1848 » in Actuel Marx, 2009/2 n° 46.



https://www.marxists.org/francais/lenin/works/1920/04/g9.htm
https://www.marxists.org/francais/lenin/works/1915/05/19150500c.htm

A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

Remontons encore le fil de nos exemples introductifs. Rome ne fut pas fondée sur ou par le
meurtre de Rémus mais, en réalité (si tant est que le terme soit approprié quand on s’appuie sur
des récits légendaires, mythologiques), lorsqu’auparavant Romulus avait tracé, sur le sol, a I'aide
d’un soc d'araire, le pomerium, c'est-a-dire la limite on ne peut plus sacrée que nulle armée ne
saurait franchir et qui sépare I'ager, I'extérieur, I'étranger, de I'urbs, de la ville, de I'espace ou le
pouvoir se manifeste et ou la violence constitue un mode relationnel proscrit. En réaction a
cette sécession de son frére et sr de son bon droit, Rémus passa, sauta au-dessus de cette
frontiére et pénétra, tout en armes, sur le territoire de la cité fraichement fondée. Le combat
survint parce qu'il y avait eu séparation ; la relation violente, apolitique, entre les deux freres
s'instaura du moment qu'ils ne partagéerent plus aucun pouvoir. Rémus aurait pu s’éloigner, se
retirer sur son Aventin comme d’autres apres lui, mais il préféra contester I'existence méme de
la communauté politique et du pouvoir de son frére : la violence, encore une fois logiquement
seconde, se trouve conditionnée par l'existence d'une alternative fondamentale®’, d’'une
communauté politique tierce et concurrente.

Enfin, le terme du récit de Virgile peut également étre interprété a cette aune. Enée, oint de la
postérité d’lllion, débarque, portant les ruines de son ancienne communauté politique qu'il tente
de relever en concevant une alliance, un nouveau pouvoir régénéré, avec les Latins. Mais
I'ancien monde, les Rutules alors hégémoniques, n’entendent pas laisser se développer cette
communauté politique renaissante, cette lignée inédite issue des vestiges d’une cité étrangere.
Alors, la concorde étant rompue et la discorde attisée par les dieux, entre les membres de la
communauté politique qui nait et ceux de celle qui s'éteint ne peuvent subsister que des
relations violentes. Turnus mettra en jeu sa vie et la perdra en méme temps que son pouvaoir.
Ici encore, si la violence se déchaine en méme temps que le pouvoir se manifeste, celui-ci prime
logiquement celle-1a : la guerre s'engage contre I'alliance mais cette derniére n’engage que ceux
qui s’y coalisent ; c’est sa seule exigence quand les combats nécessitent qu’'un pouvoir tiers ait
été revendiqué.

Tout cela nous permet sans doute de reprendre a nouveaux frais, de réfléchir d’'une nouvelle
facon, la phrase sQrement la plus fameuse de Max Weber : I'Etat est une institution, une
« communauté humaine” » qui « revendique’® » avec succés, impose et dispose du « monopole
de la violence physique légitime®? ». Nous I'avions comprise supra comme la confusion quasi-
essentielle de la violence et du pouvoir, une caractérisation de I'Etat comme exercant le second
au moyen de la premiére. Toutefois, peut-étre peut-elle également signifier que I'Etat interdit
gu'on lui oppose une quelconque violence, c'est-a-dire qu’il se constitue comme une
communauté politique qui refuse a toute autre le droit de naitre, d'émerger a partir de l'initiative
d’acteurs rassemblés. Le monopole tout autant désigne les velléités d’usage que I'interdiction a
autrui. En revendiquant ce monopole de la violence, I'Etat proscrit ainsi la fondation toute
organisation politique tierce’® et exerce corolairement son pouvoir en jugeant injuste toute
action politique qui lui échapperait, qui éclorait en dehors du cadre de la communauté politique
nationale, qui ne s'inscrirait pas dans un parfait respect des ors et de la norme de ses lois et du

89 « Fondamental » est ici a prendre dans ses deux significations, figurée (« essentiel ») comme littérale (« relatif 3 la
fondation »).

90 Max Weber, Le Savant et le politique, op. cit., p. 118.
21 |pid.
22 |pid.

93 Méme 3 I'étranger, sur d’autres continents, tout Etat se réserve le droit de reconnaitre, ou non, selon son bon
pouvoir, les communautés politiques naissant.



A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

sens par elles donné au monde’. Voila, peut-étre, une nouvelle définition, un nouvel aspect, de
sa souveraineté.

Conclusion : limites et émancipation arendtienne du souverainisme
moderne

Nous avons ambitionné, dans cet article, de montrer, grace a l'inspiration arendtienne, trois
choses. Tout d'abord, nous avons, contre la pseudo-évidence des catégories politiques antiques
et modernes les confondant, phénoménologiquement décrit d’'une part le pouvoir, d’autre part
la violence afin d’en prouver la différence essentielle. Le pouvoir relie les individus agissant
ensemble pour donner un sens (politique) au monde ; ce n’est qu’alors et ainsi qu’il se manifeste.
La violence, dans toute sa matérialité concréte, physique, survient lorsque je reconnais 'autre
comme un ennemi, un étre a faire disparaitre - absolument ou de mon entourage -, c'est-a-dire
lorsque j'engage avec lui une relation a-, voire anti-, politique. Cela ne signifie toutefois pas -
second élément - que pouvoir et violence s'ignorent totalement, tels deux chiens de faience se
contemplant, arrogamment murés dans leur superbe. Certes, leur antagonisme semble absolu :
la violence s'installe lorsque le pouvoir s'effondre et la manifestation de ce dernier implique la
politisation des rapports et la diminution des épisodes violents. Toutefois, ils s’articulent, de fait,
également. Toute violence non totalitaire ne saurait trouver de sens sans un horizon politique,
sans un espoir de rétablissement de relations pacifiées, négociées, quand bien méme seraient-
elles a 'avantage matériel ou symbolique exclusif d'une des parties. Seule la mort se trouve au
bout du fusil ; la victoire, en tous cas politique, sourd toujours de sa remise a I'étui. De méme,
toute action et, partant, la manifestation du pouvoir ne sauraient jamais complétement
s’émanciper de la peur gu'un désaccord, qu’un clivage irrémissibles ne scindent la communauté
politique et ne laissent prospérer sur ses ruines, pour tout rapport humain entre des individus
atomisés ou groupés en factions ennemies, que la violence. Cette crainte, rampante, lancinante,
informe I'entiéreté nos dissensus politiques et, sans doute, nous pousse-t-elle a proclamer une
justice parfois fort peu a notre goQt intime. Ainsi, dans leurs exercices respectifs, le pouvoir
conditionne la violence et la violence conditionne le pouvoir. On pourrait métaphoriquement
les décrire - troisiéme et dernier élément - comme les deux faces d’'une méme médaille. lls ne
se manifestent jamais ensemble mais s'avérent pourtant toujours liés : le pouvoir émerge des
rapports internes a la communauté politique fondée par I'action, la violence constitue ce qui lie
les acteurs aux personnes situées a l'extérieur. Cela permet d'expliquer la survenue
concomitante de la violence et du pouvoir lors des fondations de nouvelles communautés
politiques. Toutefois, force a été de conclure qu’a cette simultanéité temporelle s'adjoignait une
primauté logique du pouvoir. En effet, ce dernier émerge de I'action ; la violence, quant a elle,
ne survient que si et lorsque d’autres communautés politiques - comme, par exemple, des Etats
- refusent a cette communauté politique naissante le droit d'exister ou si celle-ci entend
s'imposer aux autres, empiéter et démembrer les plus anciennes, vacillantes.

On touche ici a la limite fondamentale de notre raisonnement. En effet, décrire la violence
comme le pendant externe de I'action politique, tout comme d’ailleurs le fait de la penser
nécessaire a la fondation, voire de la confondre avec le pouvoir, implique, sous-entend que
toute communauté politique, naissante ou existante, s'inscrit en concurrence mortelle avec
toutes les autres, de maniére a ce que, sur un territoire donné, il n'en subsiste qu’une (unifiée

24 Nous avons, dans notre thése de doctorat, proposé d’appeler ce type d’action, qui juge le monde selon une norme
accessible via un artefact, « action unipolitique ». Voir « 4.3. Esquisse d’'une action unipolitique » dans Rémi Zanni,
L’action politique et ses conditions de possibilité, op. cit., p. 550-579.



A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

ou constituant le faite, I'ultime arbitre, de la structure politique du pays). Pour I'écrire avec
d’autres mots, ces facons de penser le politique présupposent qu'il n'y ait de communautés
politiques que souveraines ou revendiquant, avec un succes parfois variable, la souveraineté. Il
s'agit 1a du postulat essentiel consubstantiel a la pensée politique moderne : chacun d’entre
nous ne saurait selon ce prisme, ce parti-pris multiséculaire, appartenir qu’a une seule
communauté politique (souvent nationale), exclusive a toutes les autres, et notre identité
politique se devrait d’étre unifiée, monolithique, non fragmentée.

Or, ne donne-t-on pas tout autant du sens en termes de justice dans un parti, une association,
un groupe d’amis devisant du devoir-étre du monde ? Cela nous empéche-t-il de juger
différemment au sein d’'un autre groupe, d'une autre association, voire selon les lois de la
communauté politique stato-étatique a laquelle nous appartenons ? Ne peut-on (et ne doit-on)
pas étendre l'injonction de Diderot a simultanément « prendre le froc du pays ou l'on va et
garder celui du pays ot I'on est? » a 'ensemble de nos jugements et regroupements politiques ?

Le découplage, radical, entre pouvoir et violence qu’opére Arendt nous autorise précisément
penser cela. La chose est particulierement patente dans la facon dont notre autrice joue la polis
contre I'urbs? et les conseils contre I'Etat?” ou lorsqu’elle décrit la désobéissance civile%®. Pour
Arendt, désobéir civilement consiste a agir politiquement hors du cadre légal, c'est-a-dire a ce
gu’un groupe d'individus manifeste son pouvoir et fonde une communauté politique qui donne
un sens, alternatif a celui de la communauté politique nationale, a des éléments du monde (par
exemple en affirmant l'injustice de la guerre au Viét-Nam). Ce faisant, les contestataires ne
déclarent aucune guerre, pas méme civile : ils affirment, en sus du sens, leur non-violence et
annoncent d'avance qu'ils n'opposeront aucune arme a I'Etat, qu'ils se laisseront juger et
condamner, voire qu'’ils sollicitent la sanction. Pourquoi cet élan masochiste ? Car ces militants
symbolisent ainsi leur revendication d’appartenir aussi bien et tout a la fois a la communauté
politique issue de 'action de désobéissance civile qu’a celle, nationale, qui bombarde un pays
tiers pour des questions d’image et de face qu'il s’agirait de ne pas perdre”. Les désobéissants
affirment, et dans le verbe et dans le geste, leurs appartenances multiples et narguent, rejettent
et mettent, d'une certaine maniére, en échec la violence souveraine qui aurait dd, si la théorie
n’avait porté aucun accroc, les ramener, les rapporter a I'une ou I'autre sujétion exclusive. L'acte,
et sa description arendtienne, s’avérent profondément anti-souverainistes.

C’est ici que gisent sans nul doute la qualité premiére et la fécondité politique, théorique et
pratique, de I'entreprise conceptuelle d’Hannah Arendt. Développée par petites touches,
variant les objets au fil de I'actualité!®, la pensée et I'inspiration arendtiennes permettent tout
a la fois de penser les communautés politiques souveraines, objets de 'attention millénaire

95 Denis Diderot, Supplément au voyage de Bougainville, Les classiques des sciences sociales, 2002 [1772],
https://classiques.ugam.ca/classiques/Diderot_denis/voyage bougainville/voyage bougainville.html, consulté et
disponible le 1er novembre 2024, p. 50.

26 Voir Hannah Arendt, « Qu'est-ce que la politique ? », C. Widmaier (trad.) in Qu'est-ce que la politique ?, Seuil, 2014.
97 Voir Hannah Arendt, De la Révolution, op. cit.

98 Voir Hannah Arendt, «La désobéissance civile », in Du Mensonge a la violence, in L'Humaine condition,
G. Durand (trad.), Gallimard, 2012 [1970].

29 Voir Hannah Arendt, « Du mensonge en politique. Réflexions sur les documents du pentagone » in Du Mensonge d
la violence in L'Humaine condition, G. Durand (trad.), Gallimard, 2012.

100 On remarquera que ses textes consacrés a la désobéissance civile et au mensonge en politique (tous deux
marqués par les déboires et débats étatsuniens quant a la guerre au Viét-Nam) ont été réunis par Arendt en un méme
recueil avec Sur la violence, essai qui a fourni une part essentielle de I'armature conceptuelle de cet article. Gageons
qu'il n'y a la nul hasard.


https://classiques.uqam.ca/classiques/Diderot_denis/voyage_bougainville/voyage_bougainville.html

A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

attentions des philosophie et science politiques, mais également, plus largement et avec les
mémes outils théoriques I'intégralité de nos expériences politiques, 'ensemble de nos actions,
des communautés politiques que nous formons et auxquelles nous appartenons, a différentes
échelles. La pensée arendtienne désétatise la théorie, les mots et I'action politiques ; elle
dénaturalise et subvertit!®! I'approche souveraine ou souverainiste moderne pour mettre en
lumiére, au-dela des institutions, I'existentialité méme du politique. Elle ouvre un a la fois ancien
et nouvel horizon : un politique qui ne se confonde pas avec la domination tout en permettant
d’appréhender, de comprendre, de mettre en mots et, pourquoi pas, de juger celle-ci et les
expériences auxquelles elle renvoie. La domination et les revendications souveraines existent,
c’est |a un fait indéniable ; Arendt nous légue quelques mots, un maquis d’analyses, une source
d’inspirations, pour que le politique, a rebours des prétentions et présomptions modernes, ne
s'y réduise pas.

Bibliographie
Hannah ARENDT, De la Révolution in L'Humaine condition, M. Berrane (trad.), P. Raynaud (dir.),
Gallimard, 2012 [1963]

Hannah ARENDT, « Du mensonge en politique. Réflexions sur les documents du pentagone »
in Du Mensonge a la violence in L'Humaine condition, G. Durand (trad.), Gallimard, 2012

Hannah ARENDT, « La désobéissance civile », in Du Mensonge a la violence, in L'Humaine
condition, G. Durand (trad.), Gallimard, 2012 [1970]

Hannah ARENDT, « La tradition et I'dAge moderne », in La Crise de la culture, in L'Humaine
condition, J. Bontemps (trad.), Gallimard, 2012 [1954]

Hannah ARENDT, Le totalitarisme, in Les origines du totalitarisme ; Eichmann a Jérusalem, J.-L.
Bourget, R. Davreu & P. Lévy (trad.), Gallimard, 2002 [1951]

Hannah ARENDT, « Qu'est-ce que la politique ? », C. Widmaier (trad.) in Qu'est-ce que la
politique ?, Seuil, 2014

Hannah ARENDT, « Responsabilité personnelle et régime dictatorial » in Responsabilité et
jugement, J.-L. Fidel (trad.), J. Kohn (éd.), Payot, 2010

Hannah ARENDT, « Sur la violence », in Du Mensonge a la violence, in L'Humaine condition,
G. Durand (trad.), Gallimard, 2012 [1969]

Joseph CAMPBELL, Le Héros aux mille et un visages, H. Crés (trad.), Robert Laffont, 1977 [1949]

Denis DIDEROT, Supplément au voyage de Bougainville, Les classiques des sciences sociales,
2002 [1772],
https://classiques.ugam.ca/classiques/Diderot_denis/voyage bougainville/voyage bougainvil
le.html, consulté et disponible le 1¢" novembre 2024

Thomas HOBBES, Léviathan, F. Tricaud (int. & trad.), Editions Dalloz, 1999 [1651]

101 Voir « Pouvoir arendtien et souverainisme » dans Rémi Zanni, « Hannah Arendt : la conception subversive d'un
pouvoir non-souverain », M. Parisse & A. Cardella (dir.), Babel Transverses, a paraitre.


https://classiques.uqam.ca/classiques/Diderot_denis/voyage_bougainville/voyage_bougainville.html
https://classiques.uqam.ca/classiques/Diderot_denis/voyage_bougainville/voyage_bougainville.html

A partir d’'Hannah Arendt : pouvoir, violence et fondation politiques Rémi Zanni

LENINE, «La Failite de la II° Internationale» in Le communiste, 1915,
https://www.marxists.org/francais/lenin/works/1915/05/19150500c.htm, consulté et
disponible le 1" novembre 2024

LENINE, La Maladie infantile du communisme (le « gauchisme »), 1920,
https://www.marxists.org/francais/lenin/works/1920/04/g9.htm, consulté et disponible le 1°¢"
novembre 2024

Nicolas MACHIAVEL, Discours sur la premiere décade de Tite-Live, A. Pelissier (ed.),
T. Guiraudet (trad.), C. Lefort (préf.), Les Belles Lettres, 2022 [1531]

Nicolas MACHIAVEL, Le Prince, J.-L. Fournel & J.-C. Zancarini (trad. & com.), PUF, 2000 [1532]
Etienne TASSIN, Le trésor perdu, Editions Payot, 1999
VIRGILE, L'Enéide, M. Lefaure (trad.), S. Laigneau (préf.), Le Livre de poche, 2004

Irene VIPARELLI, « Crise et conjoncture révolutionnaire : Marx et 1848 » in Actuel Marx, 2009/2
n® 46

Max WEBER, Economie et société, J. Freund et. al. (trad.), Plon, 1995 [1922]

Max WEBER, Le Savant et le politique, C. Colliot-Théléne (pref. & trad.), La Découverte, 2003
[1919]

Rémi ZANNI, « Hannah Arendt : la conception subversive d’'un pouvoir non-souverain », M.
Parisse & A. Cardella (dir.), Babel Transverses, a paraitre

Rémi ZANNI, L'action politique et ses conditions de possibilité, thése de doctorat sous la direction
de M. Leibovici, Université de Paris, 2021, https://www.theses.fr/2021UNIP7036, consulté et
disponible le 1" novembre 2024

Rémi ZANNI, « Quel scandale a I'absence politique contrainte ? Analyse arendtienne », in
L'absence. Perspectives juridiques et politiques, S. Conte, L. Frémont & F. Péan (dir.), PUR, a
paraitre


https://www.marxists.org/francais/lenin/works/1915/05/19150500c.htm
https://www.marxists.org/francais/lenin/works/1920/04/g9.htm
https://www.theses.fr/2021UNIP7036

