
 1 

 
 

ARENDT OU LES LIMITES DES LOIS ÉCONOMIQUES1 
Marlyse Pouchol 

OMI / Hermès, Université de Reims 
 

Bien qu’il n’y ait pas vraiment beaucoup d’économie dans l’œuvre de Hannah Arendt, la 
façon dont elle pense la politique met toutefois en cause les fondements de la science 
économique si bien que sa lecture ne peut manquer d’attirer l’attention d’un économiste qui 
s’interroge sur sa discipline. Dans la « Condition de l’homme moderne », ouvrage de 1958 où 
les références à l’économie sont les plus fournies, elle relève que l’économie n’a été, 
jusqu’aux temps modernes, qu’un « chapitre assez secondaire de la morale et de la 
politique » et reprend l’idée selon laquelle « l’économie politique conçue en premier lieu 
comme « science » ne date que d’Adam Smith »2. Elle ajoute que « la science moderne de 
l’économie » est « née en même temps que la société » et qu’elle « est devenue avec son outil 
principal, la statistique, la science sociale par excellence »3. Sa connaissance du passé lui 
permet de montrer à quel point l’avènement de la notion de « société » correspondant au 
genre de communauté humaine sur laquelle s’élabore la science économique constitue une 
grande nouveauté du XVIIIe siècle en totale rupture avec la façon dont les hommes avaient 
jusqu’alors pensé leur condition. Ainsi, Arendt souligne-t-elle que le terme « économie 
politique » aurait semblé « une contradiction dans les termes » aux philosophes de la Grèce 
Antique, précisément, parce que « tout ce qui était économique, tout ce qui concernait la vie 
de l’individu et de l’espèce, était par définition non politique, affaire de famille »4. Ils 
opposaient la communauté privée au sein de laquelle s’accomplissaient les activités 
économiques destinées à l’entretien de la vie physique à une communauté publique centre de 
la vie politique de la cité. Ces divisions ont cessé d’avoir cours aux temps modernes. À cet 
égard, Montesquieu (1689-1755) apparaît comme le dernier philosophe ayant encore en vue 
les anciennes distinctions. Arendt rappelle que pour celui qui a rédigé « De l’esprit des lois » 
(1747) « la vie des hommes est régie par les lois et les mœurs » ; « les lois règlent les actions 
du citoyen, les mœurs règlent les actions de l’homme »5. En revanche, la science moderne de 
l’économie va considérer comme désuète cette dichotomie de l’homme et du citoyen créant 
une dualité d’un être privé et d’un être public et n’aura de cesse de l’abolir au profit de la 
mise en scène d’un être social unidimensionnel, un être dont les activités privées vont se 
trouver dotées d’une portée agrandie en acquérant une utilité collective. La notion de société a 
le défaut de faire régner l’idée d’un seul genre d’activité humaine et de ne mettre en évidence 
qu’une seule sorte de relation entre les individus. Faute d’établir des distinctions entre la loi et 
les mœurs, la science moderne de l’économie n’est plus en mesure de comprendre ce que 
Montesquieu avait saisi, à savoir que ce sont les mœurs, « soit la simple force de liaison que 
constitue la moralité », qui assurent la cohésion des hommes vivant en société et non pas la 
loi édictée par des institutions politiques. Ce manque de distinction aboutit à la 
fonctionnalisation des lois, des institutions ou des organes de gouvernement si bien que les 

 
1 Ce texte est issu du 11e colloque de l’Association Charles Gide pour l’Étude de la Pensée Économique qui s’est 
déroulé à Lille les 22-24 septembre 2005. Il a été publié dans l’ouvrage collectif : Y a-t-il des lois en écononie ? 
sous le direction de Arnaud Berthoud, Bernard Delmas et Thierry Demals, Presses Universitaires du Septentrion, 
Villeneuve d’Ascq, 2007, p.623- 644.  
2 ARENDT H. (1958) Condition de l’homme moderne, [CHM] Calmann-Lévy, 1983, note p. 52. 
3  CHM, p. 52. 
4  CHM, p. 38. 
5 ARENDT H. (1953) Compréhension et politique, in La nature du totalitarisme, Payot 1990, p. 49. 



 2 

unes et les autres peuvent tout à fait finir par être vidés de tout contenu authentiquement 
politique. 
Les reproches qu’Arendt adresse à la science économique doivent d’abord être resitués dans 
sa conception de la politique, laquelle n’est pas indépendante de l’apparition de régimes 
totalitaires au XXe siècle. Nous tenterons ensuite de montrer pourquoi nous adoptons la 
position d’Arendt laquelle n’aboutit pas, comme on pourrait le croire un peu trop rapidement 
à une condamnation sans appel de la discipline des économistes au profit d’une quelconque 
autre discipline mais constitue, au contraire, une ouverture permettant de leur offrir une 
légitimité dans l’élargissement de leur réflexion au-delà des limites du champ des lois 
économiques. 
 
ARENDT ET LA DÉFENSE DE LA POLITIQUE 
 Analysant le régime totalitaire, Arendt explique qu’il « se joue de toutes les lois 
positives » mais qu’il « n’est pas arbitraire »6 car il obéit, selon une logique rigoureuse à un 
autre genre de lois. Elle a mis en évidence une attitude tout à fait particulière caractérisée par 
une soumission à la logique des idées atteignant autant les gouvernants que les gouvernés. Le 
dictateur totalitaire, à la différence du tyran d’un régime autoritaire, « ne se considère pas 
comme un agent libre ayant le pouvoir de mettre en oeuvre sa volonté et ses caprices 
arbitraires mais comme l’exécutant de certaines lois qui lui sont supérieures »7. Le principe 
qui commande ses actes et qu’il impose à tous requiert une sorte d’oubli de soi conforme à 
une vision de l’espèce humaine, pour laquelle l’individu n’est rien en dehors d’un rouage 
d’une grande machine en mouvement dont seul compte le fonctionnement, prêt à admettre 
que tout grain de sable enrayant son élan doit être éliminé. La différence de contenu 
idéologique du régime apparu vers 1930 en Union soviétique et à partir de 1938 en 
Allemagne n’est pas déterminante car, à ce stade, les idées ont complètement disparu. Il ne 
reste que de la logique si bien que “peu importe que cette idéologie soit aussi inepte et 
dépourvue de contenu spirituel authentique que le racisme ou qu’elle soit imprégnée de ce 
qu’il y a de meilleur dans notre tradition, comme le socialisme.”8 Que la loi impérieuse 
renvoie à une loi de la Nature ou à une loi de l’Histoire ne fait aucune différence, car ce qui 
est notable dans l’un ou l’autre cas, c’est que l’individu n’y soit plus qu’un élément d’un 
processus surhumain auquel aucune initiative n’est permise afin qu’il n’entrave pas la liberté 
de déroulement du processus. Dès lors, « la terreur est requise afin d’accomplir, de traduire 
en une réalité vivante, les lois du mouvement historique ou naturel »9. Et elles « aboutissent 
toujours en définitive, à la même « loi », celle de l’élimination » des éléments superflus au 
profit de la poursuite du mouvement. 
  Tels qu’Arendt les analyse, les régimes totalitaires du XXe siècle ont révélé qu’il était 
tout à fait possible qu’il y ait de l’État sans que le sens de la politique qui ne peut être que 
celui de la liberté soit présent. Il faut comprendre que sous ces régimes, le pouvoir politique 
véritable qui réside dans la faculté des hommes d’agir de façon concertée est totalement 
anéanti. Loin d’être identifiable à une puissance de contrainte associable systématiquement à 
l’appareil d’État, le pouvoir politique, tel qu’Arendt le saisit, correspond à la possibilité de 
fonder quelque chose de neuf qui n’a jamais existé auparavant, quelque chose qui a besoin de 
relever d’une décision collective et d’engagements mutuels car il ne s’agit pas d’accomplir un 
projet de société que quelques-uns auraient pu sagement mûrir dans leur coin en pensant en 
rupture avec le plus grand nombre. La façon dont Arendt nous parle de la politique est donc 
assez déroutante car elle est à contre-courant d’une habitude de penser qui associe la politique 

 
6 ARENDT H., (1953-54) La nature du totalitarisme, [NdT] Payot 1990, p. 98 
7 NdT, p.117. 
8 NdT, p 117. 
9 NdT, p.101. 



 3 

à l’activité des hommes de l’appareil d’État et à la contrainte que cet appareil est en mesure 
d’exercer. Il ne faut pas confondre la politique avec la « politique politicienne » qui signifie 
seulement « la représentation professionnelle des intérêts acquis »10. Dès lors que l’on 
accepte de renoncer à cette habitude, on peut admettre que la fonctionnalisation des organes 
politiques réalisée, notamment, par la science économique correspond à une dépréciation de la 
politique qui se manifeste par sa transformation en administration sociale laquelle est sans 
rapport avec le pouvoir de fonder du neuf. La politique véritable renvoie, au contraire, à 
« l’action, la seule activité qui mette en rapport directement les hommes, sans l’intermédiaire 
des objets ni de la matière. »11 C’est pourquoi « la pluralité, qui correspond au fait que ce 
sont des hommes et non pas l’homme qui vivent sur terre et habitent le monde »12, est la 
condition de toute vie politique, et voilà aussi pourquoi c’est « le langage qui fait de l’homme 
un animal politique »13. « Action », « pluralité » et « langage » sont les trois ingrédients de la 
pratique politique authentique, de telle sorte que la dépréciation de la politique se manifeste 
par des atteintes portées à l’un ou l’autre de ces trois éléments. D’une certaine manière, toutes 
les sortes de sciences participent à ce mouvement. La science économique, par exemple, perd 
de vue l’action en la remplaçant par le « comportement » qui n’est plus qu’une réaction 
attendue, ou une activité en vue de quelque chose. La pluralité (« nous sommes tous pareils, 
c’est-à-dire humains, sans que jamais personne soit identique à aucun autre homme ayant 
vécu, vivant ou encore à naître »)14 a tendance à être reniée de façon assez généralisée car 
« pour toute pensée scientifique, aussi bien en biologie qu’en psychologie, en philosophie 
qu’en théologie seul l’homme existe, de même qu’en zoologie il n’y a que le lion »15.  Enfin, 
comme toute action, tout savoir n’a de sens que si on peut en parler, la situation créée par les 
sciences « contraintes d’adopter « une langue » de symboles mathématiques qui, (…), 
contient à présent des propositions absolument intraduisibles dans le langage »16 est d’une 
grande importance dans la poursuite de la dépréciation de la politique. Dans le prologue de la 
« Condition de l’homme moderne » qui commence ainsi : « en 1957 un objet terrestre, fait de 
main d’homme, fut lancé dans l’univers… »17, Arendt explique que le développement des 
sciences et leurs retombées pratiques rendent désormais possible un changement radical de la 
condition humaine, ouvrant à une condition dans laquelle la politique n’aurait plus de place. 
Et comme les régimes totalitaires ont révélé ce qu’il en coûte de supprimer la politique, 
l’éventualité de ce changement s’avère un sujet d’inquiétude et c’est dans ce contexte qu’il est 
important de situer la réflexion d’Arendt qui annonce dans le prologue déjà cité :« ce que je 
propose est donc très simple : rien de plus que de penser ce que nous faisons »18. 
 
 Il existe encore une autre raison d’être dérouté par la lecture d’Arendt. Cela tient, en 
partie, à la position indéterminée de ses écrits dans le champ des disciplines de pensée établies 
mais surtout au statut hors normes qu’elle leur confère. « Penser ce que nous faisons » ne 
donne pas de remèdes aux maux de notre époque, tel le chômage dont elle ne néglige pourtant 
pas l’importance, et ne fournit pas de solutions aux problèmes de la dépréciation de la 
politique qu’elle soulève, ce qui est une cause de déception voire de rejet chez tous ceux qui 
ont en vue la recherche des moyens de s’opposer à un cours insatisfaisant de l’histoire. Pour 
autant, elle n’adopte pas non plus la position du savant retranché sur ses hauteurs, observant 

 
10 ARENDT H., (1951) Les Origines du totalitarisme. Quarto Gallimard, 2002, p. 361. 
11 CHM, p. 15. 
12 CHM, p. 16. 
13 CHM, p. 10. 
14 CHM, p.16-17. 
15 ARENDT H., Qu’est-ce que la politique ? Seuil 1995. 
16 CHM, p.10. 
17 CHM, p.7. 
18 CHM, p. 12. 



 4 

la vie des hommes sur terre pour tenter de percer les mystères de son fonctionnement ou bien 
encore d’en dégager la loi d’évolution. Arendt s’oppose, au contraire, avec véhémence à cette 
posture, proprement anti-politique, de l’observateur cherchant à produire des connaissances 
sur l’homme et son histoire. Cette activité de production de connaissances ne correspond pas 
du tout à l’activité de penser véritable et Arendt insiste sur la distinction à opérer entre ces 
deux genres d’activités. La pensée19, expérience menée dans la solitude, qui surgit d’un 
étonnement et qui n’aboutit à rien sinon de l’embarras et du doute se présente dès lors comme 
une activité permettant d’élever le « parler ensemble » au rang des besoins d’un individu. La 
communication ne le libère pas définitivement de ses doutes, mais lui permet de dire « je » 
d’avoir une identité, « d’être quelqu’un »20 et non pas seulement un exemplaire de plus de 
l’espèce humaine. Cet « être pensant » dont l’activité se solde par le besoin d’entrer en 
communication avec les autres, - une communication qui donne de la consistance à la 
pluralité humaine -, est assurément à considérer comme le « quatrième élément » de la 
politique véritable, puisque, précisément, il se présente comme la condition d’apparition d’un 
être authentiquement politique. Selon cette compréhension, réaffirmer, comme le fait Arendt, 
l’importance de la pensée, activité déconsidérée en raison de son absence d’utilité pratique, 
chercher à libérer la parole des entraves que la science lui oppose, afficher un « je » qui 
désigne le lecteur comme son égal lui ouvrant la tâche de penser à son tour sont des 
démarches qui relèvent bien d’une action politique et d’un engagement réel dans la situation 
d’une époque. Dans ce sens et avec ce contenu, la parole est déjà une action, quand bien elle 
ne contient aucune proposition d’action pratique. 
 
 La nouveauté des temps modernes réside finalement, et avant tout, dans la disparition 
de l’activité de penser laissant alors la faculté de jugement, dont chacun de nous est pourvu, 
en sommeil car « la manifestation du vent de la pensée n’est pas le savoir ; c’est l’aptitude à 
distinguer le bien du mal, le beau du laid. Aptitude, qui aux rares moments où l’enjeu est 
connu peut très bien détourner des catastrophes, pour le moi tout au moins »21. Le fait que la 
connaissance scientifique soit devenue le critère d’adoption ou de rejet des valeurs de 
référence communes a jeté un discrédit écrasant sur les jugements de valeur émis par les 
individus. Aucune opinion ne peut plus être légitimement entendue dès lors qu’elle ne se 
trouve pas agrémentée d’une justification à critère scientifique. Sous cet éclairage, l’économie 
conçue comme science, à partir d’Adam Smith, et qui va se mettre en quête, comme c’est le 
cas à partir de Ricardo, d’une source de valeurs objectives plus vraies et moins contestables 
que tous les jugements de valeurs émis par les personnes, se situe dans la suite logique de 
l’époque moderne du règne de la science qui a commencé au XVIIe siècle et se soumet à ce 
critère. Mais sa spécialisation dans la recherche de la vraie loi de la valeur des choses qui 
étend le discrédit du jugement des individus à un domaine qui concerne des activités 
effectuées par tout le monde, porte une atteinte plus radicale à la raison d’être de la politique. 
Comme Arendt tient la faculté de jugement pour le sens politique par excellence, c’est 
principalement ce programme de recherche de la science économique qui se trouve mis en 
cause, ce qui signifie aussi qu’en dehors de ce programme, la discipline conserve tout son 
sens, et nous pouvons citer des économistes, Keynes ou Galbraith par exemple, qui s’en sont 
écarté.  
 Les critiques qu’Arendt adresse à la science économique se saisissent donc à partir 
d’une compréhension de la politique posée comme une dimension précieuse de la vie en 
commun mais dont la disparition totale est tout à fait possible et doit être considérée comme 
un péril et non comme un bienfait. Selon ses vues, il faut donc prendre la défense de la 

 
19 ARENDT H., La vie de l’esprit, 1, La pensée, P.U.F., 1992 
20 Voir Françoise COLLIN, L’homme est-il devenu superflu ? Hannah Arendt. Ed Odile Jacob 1999. 
21 ARENDT H., La vie de l’esprit, 1, La pensée, P.U.F., 1992, p. 219. 



 5 

politique et cette défense se réalise contre, non pas la science, mais plus exactement, contre la 
place qui est donnée à la science dans le monde moderne. Ce ne sont pas les connaissances 
scientifiques et leurs retombées pratiques qui sont en cause mais bien les tâches que les 
scientifiques s’attribuent ainsi que les fonctions et les perspectives qu’ils donnent à leur 
discipline, en supposant qu’ils soient encore en mesure expliquer ce qu’ils font dans un 
langage courant. 
 La position d’Arendt devrait permettre de mettre en évidence l’importance de la 
connaissance de la pensée économique et de l’étude des auteurs tout en nous offrant une 
nouvelle façon de les interroger. Il s’agit de porter une attention non seulement à leur façon de 
définir l’économie, mais aussi de considérer la place qu’ils donnent à leur discipline et la 
manière dont ils saisissent les tâches qui leur incombent. Les quatre dimensions (action, 
pluralité, langage et pensée) de la politique authentique constitueraient de nouveaux critères 
permettant d’évaluer la qualité des arguments des uns et des autres ; ce qui fournirait un autre 
mode d’évaluation que celui de l’épistémologie qui renvoie à des critères méthodologiques de 
garantie de scientificité. Mais la position d’Arendt exigeant de penser ce que nous faisons 
constitue surtout une source de renouvellement de la critique de l’extension de la logique 
économique à toutes les sphères des activités, telle qu’elle peut se constater de façon de plus 
en plus évidente de nos jours et qui consiste à faire comme si toutes les relations humaines 
pouvaient être pensées sur le modèle d’un échange d’une chose contre une autre. Ceci revient 
à nier qu’il puisse exister une « activité qui mette en rapport directement les hommes, sans 
l’intermédiaire des objets ni de la matière » qui correspond à la définition de l’action par 
Arendt.  Elle avait déjà bien saisi la nature expansionniste de la logique de la science initiée 
par la science économique qui ne pouvait manquer de pénétrer sans cesse de nouveau 
domaines d’études. « Si l’économie est la science de la société à ses débuts lorsqu’elle ne 
peut imposer ses règles de conduite qu’à certains secteurs de la population et pour une partie 
de leurs activités, l’avènement des « sciences du comportement » signale clairement le 
dernier stade de cette évolution… »22 Dans ces derniers avatars, la science économique s’est 
orientée vers des théories expliquant l’évolution de l’homme, c’est le cas chez Hayek (1899-
1992), pouvant même être de nature à donner un éclairage sur le fonctionnement d’un cerveau 
humain comme certains « cognitivistes » le prétendent. Et puisque les jugements de valeurs 
sont décrédibilisés voire condamnés rien n’empêche la science économique de secréter des 
théories fondant « scientifiquement » l’eugénisme. 
 
 Voyons maintenant comment, en développant les indications d’Arendt, nous pouvons 
rendre compte de la façon dont la science économique a pu devenir une branche autonome du 
savoir humain, une discipline à part entière distincte de la philosophie politique et de la 
philosophie morale. 
 
 LA NAISSANCE DE LA SCIENCE ÉCONOMIQUE 
 Si la science économique n’est pas directement l’affaire d’Arendt, son intérêt pour 
Marx l’y mène cependant inévitablement. Dans son Essai sur la révolution, elle reconnaît que 
le philosophe allemand « a introduit un élément de politique dans la science nouvelle de 
l’économie, justifiant ainsi ce qu’elle prétend être : une économie politique, une économie 
reposant sur le pouvoir politique et que par conséquent, l’on peut renverser par 
l’organisation politique et des moyens révolutionnaires »23. Et cette démarche repose « sur la 
conviction que la raison pour laquelle La Révolution française n’avait pu fonder la Liberté 
est qu’elle n’avait pas réussi à trouver une solution à la question sociale »24, c’est-à-dire à 

 
22 CHM, p.55. 
23 ARENDT H. (1963), La question sociale in Essai sur la Révolution, [EsR], Gallimard, 1985, p. 87. 
24 EsR, p.86. 



 6 

l’existence de la pauvreté. Or, s’il y a, pour l’individu, une incompatibilité de la liberté et de 
la misère qui place « les hommes sous les ordres absolus de leur corps, c’est-à-dire sous 
l’autorité absolue de la nécessité »25, on ne peut toutefois pas en déduire que l’élimination du 
règne de la nécessité transforme miraculeusement l’animal humain en un être libre en mesure 
de faire usage de sa faculté de jugement. Les critiques d’Arendt à l’égard de Marx sont 
centrées sur ce point. Ayant d’abord situé la question de la nécessité comme fait politique, 
Marx a fini par interpréter la politique dans une perspective économique adhérant ainsi à la 
fonctionnalisation de la politique propre à la science économique. Si Arendt soutient l’effort 
de Marx pour défendre la politique dans le sens de l’action et de la liberté des hommes de 
fonder quelque chose de neuf, elle établit aussi que sa conception de la politique souffre de 
l’acceptation trop rapide des inventions de la science économique. Il a le tort d’accepter la 
notion économique de société qui est un « curieux hybride dans lequel les intérêts privés 
prennent une importance publique26 » ; ce qui le conduit à adhérer à la vision dépréciée de la 
politique qu’elle contient inévitablement. Ainsi, d’après Arendt : « l’idée que la politique 
n’est qu’une fonction de la société, que l’action, le langage, la pensée sont principalement 
des superstructures de l’intérêt social, n’est pas une découverte de Karl Marx ; c’est au 
contraire un des axiomes que Marx reçut sans examen des économistes politiques de l’époque 
moderne. »27 Bien plus encore, l’idée de fonder une « société communiste » s’avère 
étroitement dépendante de la notion économique de société qui apparaît en particulier chez 
Smith. « …Ce n’est pas Karl Marx, ce sont les économistes libéraux eux-mêmes qui durent 
introduire la « fiction communiste », c’est-à-dire admettre qu’il existe un intérêt de 
l’ensemble de la société grâce auquel une « main invisible » guide la conduite des hommes et 
harmonise leurs intérêts contradictoires »28. Ce que propose Marx revient à « établir dans la 
réalité la « fiction communiste » sous-jacente à toutes théories économiques ». La position 
d’Arendt consiste, de fait, à annoncer que la défense de la politique tentée par Marx contre les 
économistes n’est pas parvenue à aller jusqu’au bout. Autrement dit, la critique que Marx 
oppose, au nom de la politique, aux pères fondateurs de la science économique n’a pas été 
assez radicale.  
 Arendt tire l’expression : « fiction communiste » de l’ouvrage de Myrdal, publié en 
1953, dans lequel l’économiste suédois, s’intéressant aux éléments politiques des théories 
économiques, montre que l’économie a pu devenir une science à part entière en supposant que 
la société est un ensemble de personnes unies par un intérêt commun29. Et cette supposition 
remonte aux économistes libéraux : « the individualistic philosophy leads to an abstract 
social fiction »30. Que la notion économique de société soit une fiction inventée, en particulier 
par Smith dont l’idée de main invisible a eu une postérité considérable, est une chose de plus 
en plus difficile à admettre31 non seulement pour des économistes mais aussi pour tous les 
types de penseurs de la société, dès lors que l’on saisit, aussi, que cette fiction est fondatrice 
de la transformation des questions de morale et de politique en objet d’une science, qu’elle 
soit économique ou plus largement sociale. Il n’en reste pas moins qu’Arendt a tout à fait 
raison de mettre l’accent sur cette fiction qui, dès lors qu’elle est admise, nous ouvre à une 
approche critique tout à fait fructueuse de l’œuvre de Smith, assez différente des critiques 
existantes, c’est du moins ce que nous allons tenter de montrer. 

 
25 EsR, p.83. 
26 CHM, p. 45. 
27 CHM, p. 42. 
28 CHM, p.54. 
29 CHM, note p. 54. 
30 MYRDAL G ., The Political element in the development of Economic Theory, A Clarion Book, 1953, p54-55. 
31 Voir par exemple AMIEL Anne, La non-philosophie de Hannah Arendt. Révolution et jugement, Puf 2001. 



 7 

 Il faut d’abord rappeler que l’interprétation de l’œuvre de Smith, notamment, parce 
qu’elle est composée de deux ouvrages majeurs : La théorie des sentiments moraux (1759)32 
et Une enquête sur la nature et les causes de la richesse des nations (1776)33 dont l’unité est 
problématique a été et reste encore aujourd’hui un sujet de nombreuses controverses. Au 
milieu du XIX e siècle, des économistes allemands ont cherché à s’opposer à une orientation 
beaucoup trop prononcée de la science économique vers l’abstraction en y introduisant de 
l’histoire et des données factuelles34. La critique de la science économique par cette « École 
historique allemande » est remontée jusqu’à Smith auquel elle reproche d’avoir, dans son 
ouvrage économique, mis en scène un homme « simplifié » mû uniquement par l’intérêt, seul 
motif d’un homme d’entrer en contact avec les autres. Cette vision serait, par ailleurs, en 
contradiction avec celle de l’homme capable de « sympathie » présentée dans son ouvrage de 
philosophie morale. Smith évoquerait deux types de relations entre les hommes qui seraient 
incompatibles entre elles, ce qui, du point de vue de cette École, déconsidèrerait l’œuvre du 
classique anglais, ainsi que la science économique construite sur cette base. Au XX e siècle, à 
l’inverse d’autres pourront être tentés, comme Hayek en particulier, de dégager une unité en 
élaborant une nouvelle théorie de l’homme susceptible d’imbriquer ces deux aspects. En 
opposition avec celle-ci, une autre voie de lecture de Smith est encore possible en faisant 
usage des critères d’Arendt35. Il s’agit alors de faire valoir une distinction entre une activité 
qui relève du « comportement » et celle qui relève d’une « action » définie par une relation 
directe entre les hommes, ce qui signifie que toute tentative d’unification fonde une confusion 
entre activité économique et action politique. À propos de la critique faite à Smith par l’École 
historique allemande et des réponses diverses auxquelles celle-ci a donné lieu par la suite, 
Bertrand36 souligne qu’il ne s’agit pas de “simple querelle d’érudition” pouvant trouver une 
solution définitive dans l’approfondissement de la connaissance de la pensée smithienne. 
L’œuvre de Smith est « l’objet d’enjeux doctrinaux et de conflits sur les fondements de la 
discipline économique », ajoutons que c’est le statut à donner à la politique et la façon de 
l’appréhender, qui constitue la source de bien des clivages. 
 Smith intéresse aussi la philosophie politique. De ce côté, Cropsey annonce que s’il a 
donné une place à Smith dans son « Histoire de la philosophie politique » c’est que le 
théoricien du XVIIIe siècle a tenu un rôle conséquent dans « le détournement de la 
philosophie politique en direction de l’économie »37. L’étude de Smith lui apparaît, 
également, comme un retour important dans la compréhension du marxisme, un marxisme qui 
s’oppose à « un capitalisme dont la représentation théorique doit beaucoup à Smith ». Mais 
Cropsey, à la différence d’Arendt, ne met pas en cause la notion de société inventée par les 
économistes, si bien que là s’arrêtent aussi les rapprochements pouvant être faits entre les 
deux auteurs : Cropsey défendant plus la philosophie politique que la politique.  
 La raison pour laquelle Smith aurait eu du poids dans « le détournement de la 
philosophie politique vers l’économie », de même que la raison pour laquelle, à partir de lui, 
l’économie a pu devenir une discipline à part entière distincte de la philosophie politique 
tiendrait, selon nous, d’abord au fait qu’il dote la discipline de la représentation d’un 
ensemble humain distinct de l’État-nation. En rassemblant les éléments et rappelant le 

 
32 A. SMITH, (1759) Théorie des sentiments moraux, PUF, 1999. 
33 A. SMITH (1776), Enquête sur la nature et les causes de la richesse des nations, PUF, 1995. 
34 Voir, Charles GIDE et Charles RIST : Histoire des Doctrines Économiques, Sirey Paris 1947, p. 436 et 
suivantes. 
35 Celle-ci est tentée dans : Les transformations hayékiennes du libéralisme smithien, M. POUCHOL, in 
Innovations, Cahiers d’économie de l’innovation, n°19, 2004, p.219-236. 
36 BERTRAND P., Histoire d’une question : Das Adam Smith Problem, Journées de l’association Charles Gide 
pour l’étude de la pensée économique, 28 et 29 janvier 1994, p. 2. 
37 CROPSEY Joseph, Histoire de la philosophie politique, Puf, Léviathan, 1994, p. 703. 



 8 

contexte de l’élaboration smithienne, il est aisé de se convaincre qu’il s’agit bien d’une 
construction théorique.  
 Smith, inspiré autant par la remarquable prospérité du continent américain que par les 
prouesses de l’organisation manufacturière sur le vieux continent, a mis en évidence des 
relations humaines qui peuvent être considérées comme spécifiquement économiques et, par 
suite une collectivité qui pourra être qualifiée de la même manière. En supposant un résultat 
collectif aux relations d’échange des choses entre les individus, Smith a décrit une sorte de 
collectivité humaine d’un genre particulier qui se présente comme un ensemble productif. Dès 
lors, les relations d’échange entre des individus poursuivant chacun leurs fins personnelles 
constituent un principe d’unité des êtres humains, un principe qui assemble des êtres 
différents les uns des autres sans qu’aucun d’eux ne l’ait souhaité et sans qu’aucun d’eux ne 
l’ait décidé. L’existence de ce genre de collectivité humaine se déduit de la constatation d’un 
progrès de la productivité des hommes au cours de l’histoire ainsi que du souci de l’expliquer. 
Elle ne correspond pas à une collectivité humaine concrète et bien réelle repérable par le 
commun des mortels. Il ne s’agit ni d’une entreprise, ni d’une famille, ni d’un État-Nation. 
Une collectivité de ce genre est évidemment cachée, son existence relève d’une déduction 
logique et se révèle à l’issue d’une spéculation intellectuelle. Elle donne un statut scientifique 
à l’économiste et offre un objet spécifique à la discipline : la découverte des lois de 
fonctionnement de cet ensemble. Par cette invention, Smith se démarque radicalement de ses 
prédécesseurs. Alors que la nation était le cadre de référence, tant des Mercantilistes que des 
Physiocrates, la collectivité qui résulte des relations d’échange s’émancipe du territoire de 
l’État-Nation, Smith distingue d’ailleurs « la société nationale »38 de la société « tout court ». 
Il s’intéresse moins aux causes de la richesse d’une nation en particulier, qu’à celles de la 
richesse des nations, en général, tandis qu’il évoque, par ailleurs la « Grande Société » de 
l’humanité. Smith a ainsi fait surgir une collectivité humaine, qui est une sorte d’ensemble 
productif dont le principe d’unité tient de la découverte théorique, une collectivité propre à la 
discipline économique que l’on peut appeler une économie, ou encore une société 
économique pour préciser que son principe d’unité n’a plus rien à voir avec une dimension 
politique. Les hommes s’y trouvent « socialisés » sans le savoir et sans le décider. Smith 
aurait ainsi inventé autre chose que cette fiction du « contrat social » dont nous parlait 
Rousseau par exemple. C’est pourquoi, à partir de Smith, comme le souligne Cropsey39, « la 
discipline économique tend à éclipser la philosophie politique ». 
 

Dans son « Essai sur la révolution », Arendt rappelle que « le XVIIe siècle faisait 
clairement la distinction entre deux sortes de « contrat social ». « L’un était passé entre des 
individus et était censé donner naissance à la société ; l’autre était passé entre un peuple et 
son dirigeant et devait aboutir au gouvernement légitime.40 » Arendt indique ensuite que les 
distinctions entre ces deux types de contrat furent bientôt négligées dans les temps modernes ; 
car ce qui intéressait principalement les théoriciens « c’était de trouver une théorie 
universelle qui couvrirait toutes les formes de relations publiques tant sociales que 
politiques. »41 Cette quête d’une théorie unique signifie une disparition des principales 
différences entre un lien qui indique « une alliance entre égaux » fondée sur la « promesse 
mutuelle » et un lien qui suppose le renoncement à un pouvoir en exigeant de l’individu un 
« consentement » à être dirigé par un gouvernement. Les liens sociaux envisagés par Smith 
vont acquérir la vocation de remplacer ces représentations, tout en abolissant l’intérêt d’une 
distinction entre un consentement qui n’a pas besoin d’être exprimé et la promesse qui, au 

 
38 A. SMITH, (1759) Théorie des sentiments moraux, PUF, 1999. 
39 J. CROPSEY, Histoire de la philosophie politique, PUF Léviathan, 1994, p.703. 
40 EsR, p. 249. 
41 EsR, p. 250. 



 9 

contraire, donne une place centrale à la parole. 
 

Le changement appelé à avoir le plus de conséquence tient au fait que les liens fondés 
sur l’intérêt réciproque vont sembler beaucoup plus réels que ceux qui étaient recouverts 
jusqu’alors par l’idée de contrat social. Alors que la notion de « contrat social » renvoie plus 
aisément à une fiction, c’est-à-dire à une façon de se représenter des relations entre des 
personnes constituant l’ensemble social, les liens d’échange qui sont aussi, chez Smith, des 
liens sociaux de production ont plus tendance à se présenter comme des faits dont l’existence 
pourrait être observée et décrite de façon scientifique. Le changement devient ennuyeux dès 
lors qu’il conduit à faire disparaître la variété des représentations des liens entre les personnes 
pour la remplacer par un principe unique devant avoir une vertu explicative générale et qui 
pourrait alors tenir lieu de loi de fonctionnement ou de développement d’une communauté 
humaine. Les tensions entre les deux ouvrages majeurs  de l’œuvre de Smith souvent 
soulignées, - la plupart du temps pour lui en faire reproche-, montrent qu’il n’est pas encore 
acquis à l’idée de réduire la variété des relations à un seul genre de lien entre les personnes. 
Ces tensions ne sont pas à considérer comme un manque de cohérence de sa pensée mais sont 
plutôt à mettre à son actif en prouvant que ses observations restent encore ancrées dans la 
réalité des hommes vivant en société.  
 Une quarantaine d’années plus tard, Ricardo reprend la question du développement 
économique mais tout en revenant cependant au cadre de l’État-nation, communauté 
constituée qui forme le point de départ de son analyse. Cette démarche, qui a donné de la 
matérialité ou encore de la « concréité » à la société de Smith, a été de nature à faire oublier 
qu’il s’agissait d’une fiction. Et elle a, de plus, par contre coup, l’inconvénient certain de faire 
perdre de l’importance à d’autres genres de liens relevant de ceux qui forment une nation ou 
un peuple, parmi lesquels figure, en particulier, la langue commune. À partir de Ricardo, un 
double mouvement anime l’histoire de la pensée économique : d’un côté la fiction sociale de 
Smith acquiert de la réalité en étant identifiée à des communautés humaines existantes, 
variables selon les auteurs, d’un autre côté, ces entités (État-nation, famille ou entreprise) 
perdent leur authenticité en étant vidées de la spécificité de leurs liens. Ricardo a commencé à 
introduire des changements conséquents. Les relations d’échange saisies désormais à 
l’intérieur d’une économie nationale ne constituent plus, comme chez Smith un principe 
d’unité. Ces relations deviennent, au contraire, une source de division de la population 
nationale, tandis que les échanges acquièrent la fonction spécifique de fixer le prix des choses. 
Smith partait de l’individu pour concevoir un tout. Ricardo part d’un tout pour réinventer 
l’individu qui en fait partie. Si Smith a inventé la société propre à la science économique, 
Ricardo a conçu plus précisément l’être social : un être fictif dont le comportement, décrit 
comme une réaction attendue à un changement de variable, est prévisible. La construction 
théorique prend alors une place encore plus grande et cette tendance est dénoncée d’ailleurs 
depuis longtemps. Ainsi, parlant de Ricardo, Toynbee écrit en 1894 : « inconsciemment il prit 
l’habitude de regarder les lois, vraies seulement de la société créée par lui dans son cabinet 
en vue de l’analyse scientifique, comme applicables à la société complexe qui s’agitait en fait 
autour de lui. »42 « Un artifice logique devient [alors] la peinture officielle du monde réel. » 
Avant lui, l’École historique allemande ayant en vue de combattre ce travers avait tenté de 
refonder l’économie sur un socle plus réel en y introduisant des faits, tout en justifiant cette 
démarche par une question de méthode scientifique. Gide et Rist, peu convaincus d’ailleurs de 
l’intérêt de cette démarche, s’interrogent avant tout sur la validité de l’objet de recherche 

 
42 TOYNBEE Arnold, The Industrial Revolution, p.7, Londres 1894, cité par Charles GIDE et Charles RIST : 
Histoire des Doctrines Économiques, Sirey Paris 1947, p. 437.  



 10 

qu’elle conduit à imposer : « le but dernier de la science est-il vraiment le tableau concret, 
« réaliste », comme aiment à dire les historistes, de la vie économique ? »43  
Cette question nous rapproche de la nature des objections qu’Arendt oppose à la discipline 
économique sur lesquelles nous allons maintenant revenir. 
  
IMPRÉVISIBILITÉ ET HISTOIRE  
« L’action », à la différence du « comportement », n’a pas de résultat prévisible. Dès lors 
qu’une relation de cause à effet est établie entre un résultat et un agissement initial censé 
l’avoir engendré, nous cessons d’évoquer une action pour décrire un comportement. La 
fabrication des choses, que l’on rencontre dans le domaine de l’économie, relève d’un 
comportement de production, l’activité est engagée en connaissance de cause, le résultat peut 
être représenté en esprit avant d’être matérialisé par la chose créée et ce genre d’activité a un 
début et une fin. En revanche, « l’action des hommes (…) parvient très rarement exactement 
au résultat projeté parce qu’elle s’exerce dans un cadre où de nombreuses volontés agissent 
dans des directions différentes ».44 Au sens le plus large, agir signifie prendre une initiative et 
les retombées de cette action dans le concert des affaires humaines sont aussi inattendues 
qu’incalculables tout comme elles n’ont pas de fin détectable. Arendt nous apprend que ce 
manque de conséquences faisait dire à Platon que « les actions des hommes ressemblent à des 
gestes de pantins manœuvrés par une main invisible derrière le décor, de sorte que l’homme 
est comme le jouet d’un dieu. » 45 Smith ne serait donc pas le premier à avoir fait usage de 
l’image de la main invisible laquelle apparaît comme « une invention due à des embarras 
intellectuels »46 destinée, d’une manière ou d’une autre, à jeter un pont au-dessus du fossé qui 
sépare une façon de voir « l’homme » et une façon de voir « les hommes ». C’est pour 
résoudre l’imprévisibilité de l’action d’une pluralité humaine en mettant au pas le plus grand 
nombre que le philosophe de la Grèce Antique a inventé le « concept de gouvernement », 
inaugurant alors « le lieu commun » qui veut « qu’une communauté politique (soit) faite de 
ceux qui gouvernent et de ceux qui sont gouvernés ». Ce lieu commun, dont nous avons 
hérité, constitue, selon Arendt une première dégradation de la politique réduite à l’état de 
moyen en vue d’une fin. En fournissant « un plan de montage pour fabrication d’États »47, 
Platon a été le premier à imaginer une solution anti-politique contre les dangers de l’action. 
La République conçue par un « roi philosophe » apparaît comme une construction nécessaire 
à la pacification d’une vie communautaire. Il y a alors abandon de l’idée qu’une communauté 
ne peut être dite humaine que par le fait que nous avons tous quelque chose en commun. Le 
« monde commun » renvoie à celui des idées, ces choses invisibles, qui surgissent lorsque 
nous parlons ensemble et dont l’existence est attestée par l’usage des mots qui les désignent et 
qui nous sont communs à tous. Si les philosophes de l’Antiquité ont bien perçu l’origine de ce 
« monde » en liant son existence à l’exercice de la pensée, ils en ont, toutefois, réduit la 
portée en supposant que les idées n’étaient pas accessibles à tout un chacun. Dans ces 
conditions, les mots cessent d’être la manifestation de l’existence d’un monde commun à 
tous, il ne s’agit plus que d’un monde d’initiés, limité au cercle étroit d’une académie. En 
conséquence la question de « la vie ensemble » est posée en termes de recherche de moyens 
de cohabitation entre des êtres différents et il semble que cette tâche puisse incomber aux plus 
sages d’entre eux. 
  

 
43 GIDE et RIST, op cit.. p.462. 
44 ARENDT, Religion et politique in La nature du totalitarisme, op. cit. p. 150. 
45 CHM, p.208. 
46 CHM, p.209. 
47 CHM, p.255. 



 11 

 Arendt établit une cassure nette entre l’héritage inestimable que nous avons reçu des 
Grecs qui concerne l’expérience liée à la pensée, la parole et l’action, et ce qui relève de la 
doctrine, dont le concept de gouvernement fait partie. Celle-ci apparaît quand le penseur 
pousse trop loin ses réflexions, lorsqu’il cherche plus à échafauder un système d’explication 
qu’à comprendre ce qui l’entoure, lorsqu’il cesse de se concevoir comme un homme existant 
parmi les autres. Dès lors la division en deux catégories : les penseurs professionnels et les 
autres ne peut que s’installer, dès lors les mots perdent leur faculté de révélation et se 
changent en concepts, c’est-à-dire en instruments d’explication, dès lors la pensée se 
transforme en tentative de production d’une solution pour gérer la multitude. Pour Arendt, 
une communauté politique n’existe pas sans des valeurs partagées qui surgissent du parler 
ensemble et constituent « un monde commun » dont la préservation est cruciale pour qu’une 
communauté mérite d’être qualifiée d’humaine. Dans cette perspective, on comprend que le 
principal défaut de la notion économique de société soit le fait qu’elle soutende la négation de 
l’importance de l’existence du « monde commun ». La « fiction communiste » du libéralisme 
économique posant une sorte de communauté de production où les activités privées de chacun 
auraient un résultat global laisse entendre que les hommes forment, de fait, un ensemble en 
étant liés par la nécessité. Elle fait oublier que l’existence d’une communauté humaine ne va 
pas de soi, qu’elle est au contraire fragile et a sans cesse besoin d’être entretenue par 
l’affirmation et la mise en oeuvre de principes communs partagés par le plus grand nombre, 
de même qu’elle a besoin d’être réactualisée car les valeurs sont changeantes avec les 
époques.  
 
 Aux temps modernes, l’imprévisibilité de l’action disparaît dans le concept d’histoire 
qui correspond à une quête d’explication des événements historiques en les resituant dans une 
perspective de déroulement logique. Arendt s’oppose à cette conceptualisation. Elle cherche, 
en particulier, à résister à une analyse des régimes totalitaires aboutissant à en faire un 
phénomène découlant directement d’éléments du passé. Elle se dresse, notamment, contre 
toute démarche intellectuelle consistant à extraire de l’abomination totalitaire une quelconque 
conclusion désespérante sur la nature des hommes conduisant à prêcher la résignation en 
paralysant toute action. La défense de la politique ne va pas sans une résistance à ces 
tentatives d’explication partant à la recherche des causes. Hegel interprétant la terreur qui fait 
suite à la Révolution française a fait « naître le concept moderne d’histoire »48 qui implique 
de concevoir les drames qui surviennent comme un résultat qui pouvait être attendu d’actions 
qui n’auraient jamais dû être entreprises. Si nous adhérons à ce concept, nous ne pouvons que 
tomber de désillusion en désillusion sur nous-mêmes puisque chaque nouvelle catastrophe 
trouvera une explication dans le fait que les hommes ont pris trop de liberté par rapport à ce 
qu’ils étaient en mesure de faire. « Autrement dit croire à la causalité est la manière qu’a 
l’historien de nier la liberté de l’être humain »49, soit la faculté d’instaurer un nouveau 
commencement. Mais il n’est pas simple de rompre avec cette vision. La difficulté vient du 
fait que « la somme des actions dont le souvenir a été conservé et que nous appelons histoire 
paraît avoir un sens »50, si bien que l’on peut être tenté de rechercher en quoi il consiste. 
Pourtant, l’histoire composée de la multiplicité des histoires de relations diverses entre une 
pluralité d’individus d’hier et d’aujourd’hui ne peut pas être abordée selon un enchaînement 
logique de causes et d’effets, comme si les actions engagées à une époque passée contenaient 
déjà le résultat qui est obtenu à une époque ultérieure. Ce genre de conceptualisation fait 
perdre de vue la nature politique de l’histoire, autrement dit sa nature non théorisable. Toute 
mise en évidence d’un enchaînement ne peut pas être autre chose qu’une « histoire 

 
48 EsR, p. 71. 
49 ARENDT, Essai sur la compréhension in La nature du totalitarisme, op. cit. p. 74. 
50 NdT, p.150. 



 12 

fabriquée » par un narrateur ayant choisi un début et une fin. Et chaque apparition 
d’événement figurera comme une nouvelle fin impliquant de revoir le passé et ouvrant alors à 
une autre fabrication de l’histoire par un autre théoricien, mais « l’histoire vraie » restera 
toujours insaisissable car celle-ci n’a ni début, ni fin. L’histoire est fabriquée par un théoricien 
mais, contrairement, à « la croyance la mieux enracinée »51 de l’époque moderne, elle n’est 
pas « faite » par les hommes et ne peut donc être pensée sur le mode de la production des 
choses. La position d’Arendt est encore une fois difficile à admettre tant elle heurte nos 
réflexes de pensée d’aujourd’hui. En fait, c’est la « fiction communiste » introduite par Smith 
qui a ouvert la voie susceptible de fournir de la crédibilité à la conviction moderne 
considérant que les hommes fabriquent leur histoire dans la mesure où des activités 
individuelles sont présentées comme la source d’une production collective. Mais chez Smith 
ce résultat n’est obtenu qu’incidemment.  
 
 Smith a recours à la main invisible pour donner un sens collectif à des agissements 
individuels qui semblent ne pas en avoir. L’interprétation à en donner n’est toutefois pas 
fixée, et cette fluctuation rappelle les deux sortes de « contrat social » évoquées par Arendt et 
dont la distinction était encore claire au XVIIe siècle. Dans la Théorie des sentiments moraux, 
ce sont les actions des riches qui semblent guidées par cette main invisible ; leur goût de la 
distinction sociale les entraîne dans des désirs vains et insatiables occasionnant des dépenses 
sans fin qui constituent une source de revenu pour les pauvres beaucoup plus assurée que des 
principes moraux de pitié ou de justice. Si l’argumentation peut faire ici figure de justification 
de l’ordre établi attribuant à l’État une fonction légitime de protection des riches contre les 
pauvres, elle a, par ailleurs, une autre portée en donnant naissance à la fiction sociale d’une 
humanité industrieuse. Dans la Richesse des nations, c’est le commerce mutuel entre 
individus de même statut qui apparaît comme une relation ayant des retombées fructueuses 
pour l’ensemble de la collectivité. La productivité considérable de l’entreprise qui apparaît 
avec la révolution industrielle est évidemment l’événement nouveau bien réel du dernier tiers 
du XVIIIe siècle qui ouvre de nouvelles perspectives. Smith attribue cette efficacité à la 
division du travail. Comme les relations d’échange supposent et induisent une spécialisation 
des personnes dans des activités différentes, celles-ci vont sembler pouvoir être dotées de la 
même productivité que celle qui se déploie au sein d’une entreprise. Les relations d’échange 
font figure de liens de production dont le résultat est le capital, au sens des machines 
permettant d’alléger la peine des hommes. Identifiées à des rapports de production, les 
relations d’échange serviraient alors un progrès général susceptible, dans l’avenir, d’améliorer 
le sort du plus grand nombre. Smith aurait ainsi donné une explication du progrès de 
l’humanité au cours du temps, inaugurant alors une sorte de nouveau programme de 
recherche. On pourrait considérer que son œuvre composite contient déjà en germe toutes les 
possibilités d’orientation des sciences modernes, aussi bien vers une philosophie de l’histoire 
qui trouvera son accomplissement chez Hegel (1770-1831) que vers une théorie de l’évolution 
de l’homme qui trouvera son épanouissement chez Darwin (1809-1882), mais elle interdit de 
pousser jusqu’à son terme aussi bien l’une que l’autre.  
 
 Dans le domaine de la science économique, dès lors que celle-ci est acquise au souci 
de découvrir la « véritable » explication du progrès de l’industrie humaine, l’œuvre de Smith 
va inévitablement apparaître comme souffrant d’un manque de cohérence. La contradiction 
entre une production collective du capital et la propriété privée, à partir du moment où celle-ci 
a été interprétée comme la justification de l’appropriation individuelle des richesses produites, 
ne pouvait pas manquer de surgir, en même temps d’ailleurs que ses solutions. Après Smith, 

 
51 CHM, p.257. 



 13 

la pensée économique évoluera selon deux directions : d’un côté se développe une solution 
d’ordre théorique qui concerne des débats de science économique : une contestation de 
l’origine collective du capital au profit d’une source individuelle, comme cela intervient chez 
Ricardo, ce qui permet de soutenir la légitimité de la propriété privée. D’un autre côté, émerge 
une solution d’ordre politique : la propriété collective du capital qui crée une situation plus 
juste car conforme à son origine collective. Les deux orientations restent dépendantes de la 
construction sociale de Smith qui offre une nouvelle incarnation de la vieille opposition 
gouvernants - gouvernés. La société fait figure d’un tout économico-politique sous le prétexte 
qu’elle contient des individus et un État, mais, en réalité, si l’on suit Arendt, cette 
construction ne correspond pas à une communauté politique authentique peuplée d’êtres 
humains réels. Dès lors que l’héritage de cette fiction est reçu sans examen, la question du 
« choix » de société reste cloisonnée par le débat du « qui doit faire quoi ? » pour atteindre 
l’abondance économique, moyen du « bonheur du plus grand nombre », et idéal social 
commun aux deux orientations. Une série de confusions croisées sont en jeu dans cette 
alternative qui fonde encore tous nos raisonnements aujourd’hui. En revanche, toutes les 
distinctions qu’Arendt s’efforce d’introduire offrent une possibilité de rompre avec un mode 
de raisonnement binaire qui fait, notamment, que tous les désillusionnés des préconisations 
interventionnistes ne voient pas d’autre solution que la soumission à la logique de la loi du 
marché. Arendt ouvre des pistes de compréhension qui restent à poursuivre. Elle distingue, 
notamment, « la propriété privée », signifiant simplement le droit pour chacun de disposer 
d’une parcelle privée et donc d’habiter la terre, de « l’appropriation individuelle des 
richesses », principe soutenu par les économistes libéraux. Pour Arendt, la propriété privée, 
ainsi conçue, est indispensable à la liberté, et elle ne voit en quoi les « économistes libéraux » 
peuvent prétendre sauvegarder les libertés individuelles en soutenant l’appropriation privée 
des richesses, ceci d’autant plus qu’elle annonce, « qu’à la longue, cette appropriation n’aura 
pas plus de respect pour la propriété privée que la socialisation des processus 
d’accumulation »52.  
 
 Outre qu’elle introduit des confusions emboîtées, la fiction sociale a aussi le grave 
défaut de faire arbitrer le « choix » de société par une « vérité scientifique », car c’est bien la 
découverte de la véritable origine du capital qui devient le point clé permettant de déterminer 
les institutions politiques et les lois positives qui conviennent à la justice et à la science. Ce 
que conteste, en particulier Arendt, c’est que « la vie ensemble » devienne une question de 
spécialistes se considérant comme chargés de trouver des solutions à tous nos problèmes. 
« Penser » à la place des autres est sans doute le travers qui est le plus difficile à éviter, en 
particulier, pour tous ceux qui ont en tête de « penser » pour les autres, ce qui n’a d’ailleurs 
plus rien à voir avec une activité authentique de penser comme nous l’explique Arendt. 
L’aspect anti-politique de cette démarche se traduit par le fait qu’il n’est plus besoin 
d’entendre ce que chacun a à dire, tout se passe comme si la science pouvait permettre de lire 
dans nos pensées, comme s’il n’était pas besoin de nous entendre pour savoir qui nous 
sommes. Plus encore, ce que les gens disent ne doit pas être pris pour argent comptant pas 
plus que les interprétations de ce qu’ils font ne peuvent être prises au sérieux. Et « Si nous 
leur refusons cette compétence et prétendons posséder un savoir supérieur et être en mesure 
de leur dire quels sont leurs « mobiles » réels et de quelles « tendances » ils sont les 
représentants objectifs, indépendamment de ce qu’ils pensent être, nous leur enlevons la 
faculté même de la parole, puisque cette dernière est supposée ne pas être dénuée de sens. »53 
Ainsi, la fiction sociale, qui revient à mettre en contact des êtres qui pourraient tout aussi bien 
être muets, élimine aussi de son champ toutes les relations établies par le langage comme les 

 
52 CMH, p. 79 et voir note de la même page. 
53 NdT, p.97. 



 14 

échanges d’idées, la confrontation des points de vue et les conflits d’opinions. Tout cela ne 
serait qu’une vaste pagaille dont les connaissances scientifiques, allant au-delà de ces 
phénomènes de surface, pourraient nous délivrer. 
Marx a particulièrement développé ce point de vue. Il ne voit que façades idéologiques dans 
toutes les idées affichées et défendues par les acteurs comme dans toutes manifestations 
intellectuelles. Et les sciences sociales sont imprégnées de cette « méthodologie » fondée par 
Marx qui a commencé à « décider de ne pas prendre au sérieux ce que les hommes disent 
mais uniquement « l’être humain actif réel »54. Cette méthodologie est conséquente avec la 
conviction « que l’action politique est essentiellement violence et que cette dernière est 
l’accoucheuse de l’histoire »55. Pour Arendt, ce n’est évidemment pas le principe de l’action 
en tant qu’elle est contestation qui est à mettre en cause, mais sa perception sur le mode de la 
fabrication qui implique de ne pas s’embarrasser de l’écoute et de déconsidérer l’importance 
du parler ensemble. La société semble pouvoir être fabriquée de la même façon qu’un 
menuisier fabrique une table, lequel a déjà en tête l’objet à réaliser avant de le fabriquer 
concrètement. Le rôle du théoricien se déduit de cette analogie : il aurait pour tâche de 
concevoir un projet de société et il est alors facile et convaincant d’objecter, comme le fait 
Hayek (1899-1992), en particulier, que les limites du cerveau humain impliquent de 
s’interdire ce genre de projet. Pour autant, la solution d’Hayek consistant à laisser surgir 
l’ordre qui résulterait nécessairement, selon lui, de l’installation du principe économique de 
libre concurrence entre les individus au rang de principe de gouvernement est très loin d’être 
acceptable56. En réalité, Hayek radicalise et systématise le peu de cas qu’il faut faire de ce que 
les gens disent et pensent en allant jusqu’à envisager une solution qui se présente comme un 
moyen d’éviter les relations directes établies par le langage et par l’action, au profit des seules 
relations économiques médiatisées par le marché. De fait, la solution constitutionnelle 
d’Hayek consiste tout bonnement à rendre la politique impossible et c’est, d’ailleurs, le rôle 
que l’auteur autrichien attribue à l’État. Si l’on tient compte de l’analyse du régime totalitaire 
menée par Arendt, la solution hayékienne a tout lieu d’effrayer car un régime animé par le 
principe d’élimination de la politique est extrêmement violent.  
 
 La solution d’Hayek n’est évidemment pas indépendante de la conviction de Marx, 
elle s’appuie même sur cette idée du lien entre la violence et la politique. Or, pour Arendt ce 
lien est tout à fait contestable. Il vient du fait que Marx a identifié l’action à la fabrication et 
que la fabrication contient un principe de violence fait à la nature, tant il est vrai qu’il est 
« impossible de fabriquer une table sans abattre d’arbre ». Mais ce que l’on ne peut pas 
enlever à Marx c’est d’avoir eu clairement la perception que laisser libre cours à l’activité de 
production conduit à rendre les hommes « superflus » portant ainsi atteinte au droit des 
hommes à avoir des droits57, si bien qu’il est nécessaire de lui opposer des barrières et que les 
lois positives doivent avoir ce rôle. Arendt suit Marx lorsqu’il analyse la logique de 
développement du capital qui engendre le capital. Il est de plus en plus clair, au fur et à 
mesure que cette logique s’épanouit de plus en plus librement que la violence se trouve du 
côté de l’économie. La concurrence économique est différente de la compétition qui s’exerce 
dans les jeux car, dans ce domaine, les gagnants ont besoin des perdants.  La logique de la 
relation économique de concurrence qui sévit aujourd’hui ne relève ni de la domination, ni de 
l’exploitation qui nécessite toujours la présence du dominé ou de l’exploité, mais de 

 
54 ARENDT, Religion et politique in La nature du totalitarisme, op. cit. p. 149. 
55 NdT, P.150 
56 Voir Pouchol M. L’explication hayékienne du totalitarisme et l’analyse d’Arendt in Les théories économiques 
et la politique, Économie et Démocratie, volume 1, L’Harmattan, 2003. 
57 Voir Marie-Claire CALOZ-TSCHOPP, Les étrangers aux frontières de l’Europe et le spectre des camps. Ed. 
La dispute, 2004. 



 15 

l’élimination des concurrents, et la violence qui se déchaîne désormais dans tous les 
domaines, jusque dans les relations de couple semble-t-il, ne peut pas être indépendante du 
mépris dans lequel la parole des individus est tenue. Contrairement donc à une tradition de 
pensée des économistes libéraux qui remonte à Smith, la pacification des relations humaines 
n’est pas à associer à l’économie. Mais il faut sans doute, tout de même l’associer au 
commerce, qui, dans son sens large, son sens du XVIII e siècle, inclut la communication entre 
les personnes. Finalement, Arendt nous a permis de comprendre que le défaut de la science 
économique élaborée par Smith était d’avoir assimilé les relations d’échange à une activité de 
production collective, ce qui équivalait à concevoir une analogie entre le commerce et la 
fabrication, et c’est ce qui a permis d’exempter l’économie de la violence. Le retour à une 
distinction entre les deux genres d’activités permet d’entrevoir que la défense de la liberté du 
commerce ne peut pas être identifiée au soutien à la logique d’expansion d’un processus de 
production du capital.  
 
 La politique, chez Arendt, renvoie donc à la part « non théorisable » de la vie des 
hommes en société, cette vie ensemble qui s’établit par la parole et les actions, c’est-à-dire, à 
cette part d’indéterminé et d’inattendu qui implique d’établir une limite à la validité des lois 
repérées par les sciences de la société. L’ambition d’explication qui mobilise la relation de 
causalité ainsi que la catégorie des fins et des moyens est incompatible avec le respect de la 
liberté de pensée et d’action des êtres réels. En revanche, la recherche d’une compréhension 
de ce que nous faisons reste une tâche accessible et, qui plus est, tout à fait, fondamentale. La 
connaissance du passé offerte par la lecture des sources tout en faisant crédit aux auteurs de 
l’authenticité des idées et des valeurs qu’ils affichent restent le seul moyen de découvrir ce 
qu’il y a de véritablement nouveau aujourd’hui dans le domaine des relations humaines.    
 
 


