ARENDT OU LES LIMITES DES LOIS ECONOMIQUES!

Marlyse Pouchol
OMI / Hermés, Université de Reims

Bien qu’il n’y ait pas vraiment beaucoup d’économie dans 1’ceuvre de Hannah Arendt, la
facon dont elle pense la politique met toutefois en cause les fondements de la science
¢conomique si bien que sa lecture ne peut manquer d’attirer 1’attention d’un économiste qui
s’interroge sur sa discipline. Dans la « Condition de I’homme moderne », ouvrage de 1958 ou
les références a 1’économie sont les plus fournies, elle releve que 1’économie n’a été,
jusqu’aux temps modernes, qu’'un « chapitre assez secondaire de la morale et de la
politique » et reprend I’idée selon laquelle « [’économie politique congue en premier lieu
comme « science » ne date que d’Adam Smith »*. Elle ajoute que « la science moderne de
[’économie » est « née en méme temps que la société » et qu’elle « est devenue avec son outil
principal, la statistique, la science sociale par excellence »*. Sa connaissance du passé lui
permet de montrer a quel point I’avénement de la notion de « société » correspondant au
genre de communauté humaine sur laquelle s’¢labore la science économique constitue une
grande nouveauté du XVIII® siécle en totale rupture avec la fagon dont les hommes avaient
jusqu’alors pensé leur condition. Ainsi, Arendt souligne-t-elle que le terme « économie
politique » aurait semblé « une contradiction dans les termes » aux philosophes de la Grece
Antique, précisément, parce que « tout ce qui était économique, tout ce qui concernait la vie
de lindividu et de [’espéce, était par définition non politique, affaire de famille »*. 1ls
opposaient la communauté privée au sein de laquelle s’accomplissaient les activités
¢conomiques destinées a I’entretien de la vie physique a une communauté publique centre de
la vie politique de la cité. Ces divisions ont cessé¢ d’avoir cours aux temps modernes. A cet
¢gard, Montesquieu (1689-1755) apparait comme le dernier philosophe ayant encore en vue
les anciennes distinctions. Arendt rappelle que pour celui qui a rédigé « De [’esprit des lois »
(1747) « la vie des hommes est régie par les lois et les meeurs » ; « les lois reglent les actions
du citoyen, les meeurs réglent les actions de I’homme »°. En revanche, la science moderne de
I’économie va considérer comme désucte cette dichotomie de ’homme et du citoyen créant
une dualité¢ d’un étre privé et d’un étre public et n’aura de cesse de 1’abolir au profit de la
mise en sceéne d’un étre social unidimensionnel, un étre dont les activités privées vont se
trouver dotées d’une portée agrandie en acquérant une utilité collective. La notion de société a
le défaut de faire régner I’idée d’un seul genre d’activité humaine et de ne mettre en évidence
qu’une seule sorte de relation entre les individus. Faute d’établir des distinctions entre la loi et
les mceurs, la science moderne de I’économie n’est plus en mesure de comprendre ce que
Montesquieu avait saisi, a savoir que ce sont les meeurs, « soit la simple force de liaison que
constitue la moralité », qui assurent la cohésion des hommes vivant en société et non pas la
loi édictée par des institutions politiques. Ce manque de distinction aboutit a la
fonctionnalisation des lois, des institutions ou des organes de gouvernement si bien que les

' Ce texte est issu du 11° colloque de I’ Association Charles Gide pour 1’Etude de la Pensée Economique qui s’est
déroulé a Lille les 22-24 septembre 2005. 1l a été publié dans 1’ouvrage collectif : Y a-t-il des lois en écononie ?
sous le direction de Arnaud Berthoud, Bernard Delmas et Thierry Demals, Presses Universitaires du Septentrion,
Villeneuve d’Ascq, 2007, p.623- 644.

2 ARENDT H. (1958) Condition de I’homme moderne, [CHM] Calmann-Lévy, 1983, note p. 52.

3 CHM, p. 52.

4 CHM, p. 38.

> ARENDT H. (1953) Compréhension et politique, in La nature du totalitarisme, Payot 1990, p. 49.



unes et les autres peuvent tout a fait finir par €tre vidés de tout contenu authentiquement
politique.

Les reproches qu’Arendt adresse a la science économique doivent d’abord étre resitués dans
sa conception de la politique, laquelle n’est pas indépendante de I’apparition de régimes
totalitaires au XX°¢ siecle. Nous tenterons ensuite de montrer pourquoi nous adoptons la
position d’Arendt laquelle n’aboutit pas, comme on pourrait le croire un peu trop rapidement
a une condamnation sans appel de la discipline des économistes au profit d’une quelconque
autre discipline mais constitue, au contraire, une ouverture permettant de leur offrir une
légitimité¢ dans 1’¢largissement de leur réflexion au-dela des limites du champ des lois
€économiques.

ARENDT ET LA DEFENSE DE LA POLITIQUE

Analysant le régime totalitaire, Arendt explique qu’il « se joue de toutes les lois
positives » mais qu’il « n’est pas arbitraire »° car il obéit, selon une logique rigoureuse a un
autre genre de lois. Elle a mis en évidence une attitude tout a fait particuliére caractérisée par
une soumission a la logique des idées atteignant autant les gouvernants que les gouvernés. Le
dictateur totalitaire, a la différence du tyran d’un régime autoritaire, « ne se considere pas
comme un agent libre ayant le pouvoir de mettre en oeuvre sa volonté et ses caprices
arbitraires mais comme [’exécutant de certaines lois qui lui sont supérieures »’. Le principe
qui commande ses actes et qu’il impose a tous requiert une sorte d’oubli de soi conforme a
une vision de I’espéce humaine, pour laquelle I’individu n’est rien en dehors d’un rouage
d’une grande machine en mouvement dont seul compte le fonctionnement, prét a admettre
que tout grain de sable enrayant son ¢lan doit étre ¢liminé. La différence de contenu
idéologique du régime apparu vers 1930 en Union soviétique et a partir de 1938 en
Allemagne n’est pas déterminante car, a ce stade, les idées ont complétement disparu. Il ne
reste que de la logique si bien que “peu importe que cette idéologie soit aussi inepte et
dépourvue de contenu spirituel authentique que le racisme ou qu’elle soit imprégnée de ce
qu’il y a de meilleur dans notre tradition, comme le socialisme.”® Que la loi impérieuse
renvoie a une loi de la Nature ou a une loi de 1I’Histoire ne fait aucune différence, car ce qui
est notable dans 1’un ou l’autre cas, c’est que 1’individu n’y soit plus qu’un €élément d’un
processus surhumain auquel aucune initiative n’est permise afin qu’il n’entrave pas la liberté
de déroulement du processus. Des lors, « la terreur est requise afin d’accomplir, de traduire
en une réalité vivante, les lois du mouvement historique ou naturel »°. Et elles « aboutissent
toujours en définitive, a la méme « loi », celle de [’élimination » des €éléments superflus au
profit de la poursuite du mouvement.

Tels qu’Arendt les analyse, les régimes totalitaires du XX°¢ siecle ont révélé qu’il était
tout & fait possible qu’il y ait de I’Etat sans que le sens de la politique qui ne peut étre que
celui de la liberté soit présent. Il faut comprendre que sous ces régimes, le pouvoir politique
véritable qui réside dans la facult¢ des hommes d’agir de fagon concertée est totalement
anéanti. Loin d’étre identifiable a une puissance de contrainte associable systématiquement a
I’appareil d’Etat, le pouvoir politique, tel qu’Arendt le saisit, correspond a la possibilité de
fonder quelque chose de neuf qui n’a jamais existé auparavant, quelque chose qui a besoin de
relever d’une décision collective et d’engagements mutuels car il ne s’agit pas d’accomplir un
projet de société que quelques-uns auraient pu sagement murir dans leur coin en pensant en
rupture avec le plus grand nombre. La facon dont Arendt nous parle de la politique est donc
assez déroutante car elle est a contre-courant d’une habitude de penser qui associe la politique

¢ ARENDT H., (1953-54) La nature du totalitarisme, [NdT] Payot 1990, p. 98
" NdT, p.117.
8 NdT, p 117.
9 NdT, p.101.



a Pactivité des hommes de I’appareil d’Etat et a la contrainte que cet appareil est en mesure
d’exercer. Il ne faut pas confondre la politique avec la « politique politicienne » qui signifie
seulement « la représentation professionnelle des intéréts acquis »'°. Dés lors que 1’on
accepte de renoncer a cette habitude, on peut admettre que la fonctionnalisation des organes
politiques réalisée, notamment, par la science économique correspond a une dépréciation de la
politique qui se manifeste par sa transformation en administration sociale laquelle est sans
rapport avec le pouvoir de fonder du neuf. La politique véritable renvoie, au contraire, a
« laction, la seule activité qui mette en rapport directement les hommes, sans [’intermédiaire
des objets ni de la matiére. »"' C’est pourquoi « la pluralité, qui correspond au fait que ce
sont des hommes et non pas [’homme qui vivent sur terre et habitent le monde »'?, est la
condition de toute vie politique, et voila aussi pourquoi c’est « le langage qui fait de [’homme
un animal politique »'3. « Action », « pluralité » et « langage » sont les trois ingrédients de la
pratique politique authentique, de telle sorte que la dépréciation de la politique se manifeste
par des atteintes portées a I’un ou I’autre de ces trois éléments. D’une certaine maniére, toutes
les sortes de sciences participent a ce mouvement. La science économique, par exemple, perd
de vue I’action en la remplagant par le « comportement» qui n’est plus qu’une réaction
attendue, ou une activité en vue de quelque chose. La pluralité (« nous sommes tous pareils,
c’est-a-dire humains, sans que jamais personne soit identique a aucun autre homme ayant
vécu, vivant ou encore a naitre »)'* a tendance a étre reniée de fagon assez généralisée car
« pour toute pensée scientifique, aussi bien en biologie qu’en psychologie, en philosophie
qu’en théologie seul [’homme existe, de méme qu’en zoologie il n’y a que le lion »'. Enfin,
comme toute action, tout savoir n’a de sens que si on peut en parler, la situation créée par les
sciences « contraintes d’adopter « une langue » de symboles mathématiques qui, (...),
contient a présent des propositions absolument intraduisibles dans le langage »'® est d’une
grande importance dans la poursuite de la dépréciation de la politique. Dans le prologue de la
« Condition de [’homme moderne » qui commence ainsi : « en 1957 un objet terrestre, fait de
main d’homme, fut lancé dans ['univers... »'’, Arendt explique que le développement des
sciences et leurs retombées pratiques rendent désormais possible un changement radical de la
condition humaine, ouvrant a une condition dans laquelle la politique n’aurait plus de place.
Et comme les régimes totalitaires ont révélé ce qu’il en cotlite de supprimer la politique,
I’éventualité de ce changement s’avere un sujet d’inquiétude et c’est dans ce contexte qu’il est
important de situer la réflexion d’Arendt qui annonce dans le prologue déja cité :« ce que je
propose est donc trés simple : rien de plus que de penser ce que nous faisons »'8.

Il existe encore une autre raison d’étre dérouté par la lecture d’Arendt. Cela tient, en
partie, a la position indéterminée de ses écrits dans le champ des disciplines de pensée établies
mais surtout au statut hors normes qu’elle leur confere. « Penser ce que nous faisons » ne
donne pas de remedes aux maux de notre €poque, tel le chdmage dont elle ne néglige pourtant
pas I’'importance, et ne fournit pas de solutions aux problémes de la dépréciation de la
politique qu’elle souleéve, ce qui est une cause de déception voire de rejet chez tous ceux qui
ont en vue la recherche des moyens de s’opposer a un cours insatisfaisant de 1’histoire. Pour
autant, elle n’adopte pas non plus la position du savant retranché sur ses hauteurs, observant

10 ARENDT H., (1951) Les Origines du totalitarisme. Quarto Gallimard, 2002, p. 361.
' CHM, p. 15.

12 CHM, p. 16.

13 CHM, p. 10.

4 CHM, p.16-17.

13 ARENDT H., Qu’est-ce que la politique ? Seuil 1995.

16 CHM, p.10.

7 CHM, p.7.

18 CHM, p. 12.



la vie des hommes sur terre pour tenter de percer les mystéres de son fonctionnement ou bien
encore d’en dégager la loi d’évolution. Arendt s’oppose, au contraire, avec véhémence a cette
posture, proprement anti-politique, de I’observateur cherchant a produire des connaissances
sur I’homme et son histoire. Cette activité de production de connaissances ne correspond pas
du tout a ’activité de penser véritable et Arendt insiste sur la distinction a opérer entre ces
deux genres d’activités. La pensée!®, expérience menée dans la solitude, qui surgit d’un
¢tonnement et qui n’aboutit a rien sinon de I’embarras et du doute se présente des lors comme
une activité permettant d’élever le « parler ensemble » au rang des besoins d’un individu. La
communication ne le libére pas définitivement de ses doutes, mais lui permet de dire « je »
d’avoir une identité, « d’étre quelqu’un »** et non pas seulement un exemplaire de plus de
I’espece humaine. Cet « étre pensant » dont ’activité se solde par le besoin d’entrer en
communication avec les autres, - une communication qui donne de la consistance a la
pluralit¢ humaine -, est assurément a considérer comme le « quatrieme €lément» de la
politique véritable, puisque, précisément, il se présente comme la condition d’apparition d’un
étre authentiquement politique. Selon cette compréhension, réaffirmer, comme le fait Arendt,
I’importance de la pensée, activité déconsidérée en raison de son absence d’utilité pratique,
chercher a libérer la parole des entraves que la science lui oppose, afficher un «je» qui
désigne le lecteur comme son égal lui ouvrant la tiche de penser a son tour sont des
démarches qui relévent bien d’une action politique et d’un engagement réel dans la situation
d’une époque. Dans ce sens et avec ce contenu, la parole est déja une action, quand bien elle
ne contient aucune proposition d’action pratique.

La nouveauté des temps modernes réside finalement, et avant tout, dans la disparition
de Pactivité de penser laissant alors la faculté de jugement, dont chacun de nous est pourvu,
en sommeil car « la manifestation du vent de la pensée n’est pas le savoir ; c’est [’aptitude a
distinguer le bien du mal, le beau du laid. Aptitude, qui aux rares moments ou [’enjeu est
connu peut trés bien détourner des catastrophes, pour le moi tout au moins »*'. Le fait que la
connaissance scientifique soit devenue le critére d’adoption ou de rejet des valeurs de
référence communes a jeté un discrédit écrasant sur les jugements de valeur émis par les
individus. Aucune opinion ne peut plus étre légitimement entendue des lors qu’elle ne se
trouve pas agrémentée d’une justification a critére scientifique. Sous cet éclairage, I’économie
congue comme science, a partir d’Adam Smith, et qui va se mettre en quéte, comme c’est le
cas a partir de Ricardo, d’une source de valeurs objectives plus vraies et moins contestables
que tous les jugements de valeurs émis par les personnes, se situe dans la suite logique de
I’époque moderne du régne de la science qui a commencé au XVII® siecle et se soumet a ce
critere. Mais sa spécialisation dans la recherche de la vraie loi de la valeur des choses qui
¢tend le discrédit du jugement des individus a un domaine qui concerne des activités
effectuées par tout le monde, porte une atteinte plus radicale a la raison d’étre de la politique.
Comme Arendt tient la facult¢ de jugement pour le sens politique par excellence, c’est
principalement ce programme de recherche de la science économique qui se trouve mis en
cause, ce qui signifie aussi qu’en dehors de ce programme, la discipline conserve tout son
sens, et nous pouvons citer des économistes, Keynes ou Galbraith par exemple, qui s’en sont
écarté.

Les critiques qu’Arendt adresse a la science économique se saisissent donc a partir
d’une compréhension de la politique posée comme une dimension précieuse de la vie en
commun mais dont la disparition totale est tout a fait possible et doit étre considérée comme
un péril et non comme un bienfait. Selon ses vues, il faut donc prendre la défense de la

19 ARENDT H., La vie de l’esprit, 1, La pensée, P.U.F., 1992
20 Voir Frangoise COLLIN, L homme est-il devenu superflu ? Hannah Arendt. Ed Odile Jacob 1999.
2l ARENDT H., La vie de l’esprit, 1, La pensée, P.U.F., 1992, p. 219.



politique et cette défense se réalise contre, non pas la science, mais plus exactement, contre la
place qui est donnée a la science dans le monde moderne. Ce ne sont pas les connaissances
scientifiques et leurs retombées pratiques qui sont en cause mais bien les tadches que les
scientifiques s’attribuent ainsi que les fonctions et les perspectives qu’ils donnent a leur
discipline, en supposant qu’ils soient encore en mesure expliquer ce qu’ils font dans un
langage courant.

La position d’Arendt devrait permettre de mettre en évidence l’'importance de la
connaissance de la pensée économique et de 1’é¢tude des auteurs tout en nous offrant une
nouvelle facon de les interroger. Il s’agit de porter une attention non seulement a leur facon de
définir 1’économie, mais aussi de considérer la place qu’ils donnent a leur discipline et la
manicre dont ils saisissent les tiches qui leur incombent. Les quatre dimensions (action,
pluralité, langage et pensée) de la politique authentique constitueraient de nouveaux critéres
permettant d’évaluer la qualité des arguments des uns et des autres ; ce qui fournirait un autre
mode d’évaluation que celui de 1’épistémologie qui renvoie a des critéres méthodologiques de
garantie de scientificité. Mais la position d’Arendt exigeant de penser ce que nous faisons
constitue surtout une source de renouvellement de la critique de I’extension de la logique
économique a toutes les spheres des activités, telle qu’elle peut se constater de facon de plus
en plus évidente de nos jours et qui consiste a faire comme si toutes les relations humaines
pouvaient étre pensées sur le modele d’un échange d’une chose contre une autre. Ceci revient
a nier qu’il puisse exister une « activité qui mette en rapport directement les hommes, sans
l’intermédiaire des objets ni de la matiere » qui correspond a la définition de 1’action par
Arendt. Elle avait déja bien saisi la nature expansionniste de la logique de la science initi¢e
par la science économique qui ne pouvait manquer de pénétrer sans cesse de nouveau
domaines d’études. « Si [’économie est la science de la société a ses débuts lorsqu’elle ne
peut imposer ses regles de conduite qu’a certains secteurs de la population et pour une partie
de leurs activités, [’avéenement des « sciences du comportement » signale clairement le
dernier stade de cette évolution... »** Dans ces derniers avatars, la science économique s’est
orientée vers des théories expliquant I’évolution de I’homme, c’est le cas chez Hayek (1899-
1992), pouvant méme étre de nature a donner un éclairage sur le fonctionnement d’un cerveau
humain comme certains « cognitivistes » le prétendent. Et puisque les jugements de valeurs
sont décrédibilisés voire condamnés rien n’empéche la science économique de secréter des
théories fondant « scientifiquement » 1’eugénisme.

Voyons maintenant comment, en développant les indications d’Arendt, nous pouvons
rendre compte de la fagon dont la science économique a pu devenir une branche autonome du

savoir humain, une discipline a part entiere distincte de la philosophie politique et de la
philosophie morale.

LA NAISSANCE DE LA SCIENCE ECONOMIQUE

Si la science économique n’est pas directement I’affaire d’Arendt, son intérét pour
Marx I’y méne cependant inévitablement. Dans son Essai sur la révolution, elle reconnait que
le philosophe allemand « a introduit un élément de politique dans la science nouvelle de
[’économie, justifiant ainsi ce qu’elle prétend étre : une économie politique, une économie
reposant sur le pouvoir politique et que par conséquent, l'on peut renverser par
’organisation politique et des moyens révolutionnaires »**. Et cette démarche repose « sur la
conviction que la raison pour laquelle La Révolution frangaise n’avait pu fonder la Liberté
est qu’elle n’avait pas réussi a trouver une solution a la question sociale »**, ¢’est-a-dire a

2 CHM, p.55.
23 ARENDT H. (1963), La question sociale in Essai sur la Révolution, [EsR], Gallimard, 1985, p. 87.
24 EsR, p.86.



I’existence de la pauvreté. Or, s’il y a, pour I’individu, une incompatibilité de la liberté et de
la misére qui place « les hommes sous les ordres absolus de leur corps, c’est-a-dire sous
’autorité absolue de la nécessité »*°, on ne peut toutefois pas en déduire que 1’élimination du
régne de la nécessité transforme miraculeusement 1’animal humain en un étre libre en mesure
de faire usage de sa facult¢ de jugement. Les critiques d’Arendt a 1’égard de Marx sont
centrées sur ce point. Ayant d’abord situé la question de la nécessit¢ comme fait politique,
Marx a fini par interpréter la politique dans une perspective économique adhérant ainsi a la
fonctionnalisation de la politique propre a la science économique. Si Arendt soutient 1’effort
de Marx pour défendre la politique dans le sens de 1’action et de la libert¢ des hommes de
fonder quelque chose de neuf, elle établit aussi que sa conception de la politique souffre de
I’acceptation trop rapide des inventions de la science économique. Il a le tort d’accepter la
notion €conomique de société qui est un « curieux hybride dans lequel les intéréts privés
prennent une importance publique®® » ; ce qui le conduit a adhérer a la vision dépréciée de la
politique qu’elle contient inévitablement. Ainsi, d’aprés Arendt: « ['idée que la politique
n’est qu’'une fonction de la société, que [’action, le langage, la pensée sont principalement
des superstructures de l’intérét social, n’est pas une découverte de Karl Marx ; c’est au
contraire un des axiomes que Marx regut sans examen des économistes politiques de [’époque
moderne. »*’ Bien plus encore, 1’idée de fonder une « société communiste » s’avére
étroitement dépendante de la notion économique de société qui apparait en particulier chez
Smith. « ...Ce n’est pas Karl Marx, ce sont les économistes libéraux eux-mémes qui durent
introduire la « fiction communiste », c’est-a-dire admettre qu’il existe un intérét de
[’ensemble de la société grace auquel une « main invisible » guide la conduite des hommes et
harmonise leurs intéréts contradictoires »*8. Ce que propose Marx revient a « établir dans la
réalité la « fiction communiste » sous-jacente a toutes théories économiques ». La position
d’ Arendt consiste, de fait, a annoncer que la défense de la politique tentée par Marx contre les
¢économistes n’est pas parvenue a aller jusqu’au bout. Autrement dit, la critique que Marx
oppose, au nom de la politique, aux peres fondateurs de la science économique n’a pas été
assez radicale.

Arendt tire I’expression : « fiction communiste » de 1’ouvrage de Myrdal, publié en
1953, dans lequel 1’économiste suédois, s’intéressant aux €léments politiques des théories
¢conomiques, montre que 1’économie a pu devenir une science a part entiere en supposant que
la société est un ensemble de personnes unies par un intérét commun®’. Et cette supposition
remonte aux économistes libéraux : « the individualistic philosophy leads to an abstract
social fiction »*°. Que la notion économique de société soit une fiction inventée, en particulier
par Smith dont 1’idée de main invisible a eu une postérité considérable, est une chose de plus
en plus difficile a admettre’' non seulement pour des économistes mais aussi pour tous les
types de penseurs de la société, dés lors que 1’on saisit, aussi, que cette fiction est fondatrice
de la transformation des questions de morale et de politique en objet d’une science, qu’elle
soit économique ou plus largement sociale. Il n’en reste pas moins qu’Arendt a tout a fait
raison de mettre I’accent sur cette fiction qui, des lors qu’elle est admise, nous ouvre a une
approche critique tout a fait fructueuse de ’ceuvre de Smith, assez différente des critiques
existantes, ¢’est du moins ce que nous allons tenter de montrer.

23 EsR, p.83.

26 CHM, p. 45.

27 CHM, p. 42.

28 CHM, p.54.

2% CHM, note p. 54.

S0 MYRDAL G ., The Political element in the development of Economic Theory, A Clarion Book, 1953, p54-55.
31 Voir par exemple AMIEL Anne, La non-philosophie de Hannah Arendt. Révolution et jugement, Puf 2001.



Il faut d’abord rappeler que I’interprétation de 1’ceuvre de Smith, notamment, parce
qu’elle est composée de deux ouvrages majeurs : La théorie des sentiments moraux (1759)3?
et Une enquéte sur la nature et les causes de la richesse des nations (1776)3* dont ’unité est
problématique a été et reste encore aujourd’hui un sujet de nombreuses controverses. Au
milieu du XIX ¢ siecle, des économistes allemands ont cherché a s’opposer a une orientation
beaucoup trop prononcée de la science économique vers 1’abstraction en y introduisant de
I’histoire et des données factuelles®®. La critique de la science économique par cette « Ecole
historique allemande » est remontée jusqu’a Smith auquel elle reproche d’avoir, dans son
ouvrage économique, mis en scéne un homme « simplifié¢ » mi uniquement par I’intérét, seul
motif d’un homme d’entrer en contact avec les autres. Cette vision serait, par ailleurs, en
contradiction avec celle de ’homme capable de « sympathie » présentée dans son ouvrage de
philosophie morale. Smith évoquerait deux types de relations entre les hommes qui seraient
incompatibles entre elles, ce qui, du point de vue de cette Ecole, déconsidérerait I’ceuvre du
classique anglais, ainsi que la science économique construite sur cette base. Au XX ¢ siecle, a
I’inverse d’autres pourront étre tentés, comme Hayek en particulier, de dégager une unité en
¢laborant une nouvelle théorie de 1’homme susceptible d’imbriquer ces deux aspects. En
opposition avec celle-ci, une autre voie de lecture de Smith est encore possible en faisant
usage des critéres d’Arendt®>. Il s’agit alors de faire valoir une distinction entre une activité
qui releve du « comportement » et celle qui releve d’une « action » définie par une relation
directe entre les hommes, ce qui signifie que toute tentative d’unification fonde une confusion
entre activité économique et action politique. A propos de la critique faite & Smith par I’Ecole
historique allemande et des réponses diverses auxquelles celle-ci a donné lieu par la suite,
Bertrand?® souligne qu’il ne s’agit pas de “simple querelle d’érudition” pouvant trouver une
solution définitive dans I’approfondissement de la connaissance de la pensée smithienne.
L’ceuvre de Smith est « [’objet d’enjeux doctrinaux et de conflits sur les fondements de la
discipline économique », ajoutons que c’est le statut a donner a la politique et la fagon de
I’appréhender, qui constitue la source de bien des clivages.

Smith intéresse aussi la philosophie politique. De ce coté, Cropsey annonce que s’il a
donné une place a Smith dans son « Histoire de la philosophie politique » c’est que le
théoricien du XVIII® siecle a tenu un rdle conséquent dans «le détournement de la
philosophie politique en direction de ['économie»’’. L’étude de Smith lui apparait,
¢galement, comme un retour important dans la compréhension du marxisme, un marxisme qui
s’oppose a « un capitalisme dont la représentation théorique doit beaucoup a Smith ». Mais
Cropsey, a la différence d’Arendt, ne met pas en cause la notion de société inventée par les
économistes, si bien que la s’arrétent aussi les rapprochements pouvant étre faits entre les
deux auteurs : Cropsey défendant plus la philosophie politique que la politique.

La raison pour laquelle Smith aurait eu du poids dans « le détournement de la
philosophie politique vers [’économie », de méme que la raison pour laquelle, a partir de lui,
I’économie a pu devenir une discipline a part entiere distincte de la philosophie politique
tiendrait, selon nous, d’abord au fait qu’il dote la discipline de la représentation d’un
ensemble humain distinct de I’Etat-nation. En rassemblant les éléments et rappelant le

32 A. SMITH, (1759) Théorie des sentiments moraux, PUF, 1999,

3 A. SMITH (1776), Enquéte sur la nature et les causes de la richesse des nations, PUF, 1995.

34 Voir, Charles GIDE et Charles RIST : Histoire des Doctrines Economiques, Sirey Paris 1947, p. 436 et
suivantes.

35 Celle-ci est tentée dans : Les transformations hayékiennes du libéralisme smithien, M. POUCHOL, in
Innovations, Cahiers d’économie de l'innovation, n°19, 2004, p.219-236.

36 BERTRAND P., Histoire d une question : Das Adam Smith Problem, Journées de I’association Charles Gide
pour I’étude de la pensée économique, 28 et 29 janvier 1994, p. 2.

37 CROPSEY lJoseph, Histoire de la philosophie politique, Puf, Léviathan, 1994, p. 703.



contexte de 1’¢laboration smithienne, il est aisé de se convaincre qu’il s’agit bien d’une
construction théorique.

Smith, inspiré autant par la remarquable prospérité du continent américain que par les
prouesses de I’organisation manufacturiere sur le vieux continent, a mis en évidence des
relations humaines qui peuvent étre considérées comme spécifiquement économiques et, par
suite une collectivité qui pourra étre qualifiée de la méme maniere. En supposant un résultat
collectif aux relations d’échange des choses entre les individus, Smith a décrit une sorte de
collectivité humaine d’un genre particulier qui se présente comme un ensemble productif. Dés
lors, les relations d’échange entre des individus poursuivant chacun leurs fins personnelles
constituent un principe d’unit¢ des étres humains, un principe qui assemble des étres
différents les uns des autres sans qu’aucun d’eux ne 1’ait souhaité et sans qu’aucun d’eux ne
I’ait décidé. L’existence de ce genre de collectivité humaine se déduit de la constatation d’un
progres de la productivité des hommes au cours de 1’histoire ainsi que du souci de 1’expliquer.
Elle ne correspond pas a une collectivité humaine concrete et bien réelle repérable par le
commun des mortels. Il ne s’agit ni d’une entreprise, ni d’une famille, ni d’un Etat-Nation.
Une collectivité de ce genre est évidemment cachée, son existence releve d’une déduction
logique et se révele a 1’issue d’une spéculation intellectuelle. Elle donne un statut scientifique
a I’économiste et offre un objet spécifique a la discipline : la découverte des lois de
fonctionnement de cet ensemble. Par cette invention, Smith se démarque radicalement de ses
prédécesseurs. Alors que la nation était le cadre de référence, tant des Mercantilistes que des
Physiocrates, la collectivité qui résulte des relations d’échange s’émancipe du territoire de
1’Etat-Nation, Smith distingue d’ailleurs « la société nationale »*® de la société « tout court ».
Il s’intéresse moins aux causes de la richesse d’une nation en particulier, qu’a celles de la
richesse des nations, en général, tandis qu’il évoque, par ailleurs la « Grande Société » de
I’humanité. Smith a ainsi fait surgir une collectivit¢ humaine, qui est une sorte d’ensemble
productif dont le principe d’unité tient de la découverte théorique, une collectivité propre a la
discipline économique que l’on peut appeler une économie, ou encore une société
économique pour préciser que son principe d’unité n’a plus rien a voir avec une dimension
politique. Les hommes s’y trouvent « socialisés » sans le savoir et sans le décider. Smith
aurait ainsi inventé¢ autre chose que cette fiction du « contrat social » dont nous parlait
Rousseau par exemple. C’est pourquoi, a partir de Smith, comme le souligne Cropsey™’, « la
discipline économique tend a éclipser la philosophie politique ».

Dans son « Essai sur la révolution », Arendt rappelle que « le XVII¢ siecle faisait
clairement la distinction entre deux sortes de « contrat social ». « L un était passé entre des
individus et était censé donner naissance a la société ; [’autre était passé entre un peuple et
son dirigeant et devait aboutir au gouvernement légitime.*® » Arendt indique ensuite que les
distinctions entre ces deux types de contrat furent bientdt négligées dans les temps modernes ;
car ce qui intéressait principalement les théoriciens « c’était de trouver une théorie
universelle qui couvrirait toutes les formes de relations publiques tant sociales que
politiques. »*' Cette quéte d’une théorie unique signifie une disparition des principales
différences entre un lien qui indique « une alliance entre égaux » fondée sur la « promesse
mutuelle » et un lien qui suppose le renoncement a un pouvoir en exigeant de 1’individu un
« consentement » a €tre dirigé par un gouvernement. Les liens sociaux envisagés par Smith
vont acquérir la vocation de remplacer ces représentations, tout en abolissant I’intérét d’une
distinction entre un consentement qui n’a pas besoin d’étre exprimé et la promesse qui, au

3% A. SMITH, (1759) Théorie des sentiments moraux, PUF, 1999,

39 J. CROPSEY, Histoire de la philosophie politique, PUF Léviathan, 1994, p.703.
40 EsR, p. 249.

4 EsR, p. 250.



contraire, donne une place centrale a la parole.

Le changement appel€ a avoir le plus de conséquence tient au fait que les liens fondés
sur I’intérét réciproque vont sembler beaucoup plus réels que ceux qui é€taient recouverts
jusqu’alors par 1’idée de contrat social. Alors que la notion de « contrat social » renvoie plus
aisément a une fiction, c’est-a-dire a une fagon de se représenter des relations entre des
personnes constituant 1’ensemble social, les liens d’échange qui sont aussi, chez Smith, des
liens sociaux de production ont plus tendance a se présenter comme des faits dont 1’existence
pourrait €tre observée et décrite de fagon scientifique. Le changement devient ennuyeux des
lors qu’il conduit a faire disparaitre la variété des représentations des liens entre les personnes
pour la remplacer par un principe unique devant avoir une vertu explicative générale et qui
pourrait alors tenir lieu de loi de fonctionnement ou de développement d’une communauté
humaine. Les tensions entre les deux ouvrages majeurs de I’ccuvre de Smith souvent
soulignées, - la plupart du temps pour lui en faire reproche-, montrent qu’il n’est pas encore
acquis a I’'idée de réduire la variété des relations a un seul genre de lien entre les personnes.
Ces tensions ne sont pas a considérer comme un manque de cohérence de sa pensée mais sont
plutoét a mettre a son actif en prouvant que ses observations restent encore ancrées dans la
réalité des hommes vivant en société.

Une quarantaine d’années plus tard, Ricardo reprend la question du développement
économique mais tout en revenant cependant au cadre de 1’Etat-nation, communauté
constituée qui forme le point de départ de son analyse. Cette démarche, qui a donné de la
matérialité ou encore de la « concréité » a la société de Smith, a été de nature a faire oublier
qu’il s’agissait d’une fiction. Et elle a, de plus, par contre coup, I’inconvénient certain de faire
perdre de I’importance a d’autres genres de liens relevant de ceux qui forment une nation ou
un peuple, parmi lesquels figure, en particulier, la langue commune. A partir de Ricardo, un
double mouvement anime I’histoire de la pensée économique : d’un co6té la fiction sociale de
Smith acquiert de la réalit¢ en étant identifiée a des communautés humaines existantes,
variables selon les auteurs, d’un autre coté, ces entités (Etat-nation, famille ou entreprise)
perdent leur authenticité en étant vidées de la spécificité de leurs liens. Ricardo a commencé a
introduire des changements conséquents. Les relations d’échange saisies désormais a
I’intérieur d’une économie nationale ne constituent plus, comme chez Smith un principe
d’unité. Ces relations deviennent, au contraire, une source de division de la population
nationale, tandis que les échanges acquierent la fonction spécifique de fixer le prix des choses.
Smith partait de I’individu pour concevoir un tout. Ricardo part d’un tout pour réinventer
I’individu qui en fait partie. Si Smith a inventé la société propre a la science économique,
Ricardo a congu plus précisément 1’€tre social : un étre fictif dont le comportement, décrit
comme une réaction attendue a un changement de variable, est prévisible. La construction
théorique prend alors une place encore plus grande et cette tendance est dénoncée d’ailleurs
depuis longtemps. Ainsi, parlant de Ricardo, Toynbee écrit en 1894 : « inconsciemment il prit
[’habitude de regarder les lois, vraies seulement de la société créée par lui dans son cabinet
en vue de l’analyse scientifique, comme applicables a la société complexe qui s’ agitait en fait
autour de lui. »¥* « Un artifice logique devient [alors] la peinture officielle du monde réel. »
Avant lui, I’Ecole historique allemande ayant en vue de combattre ce travers avait tenté de
refonder I’économie sur un socle plus réel en y introduisant des faits, tout en justifiant cette
démarche par une question de méthode scientifique. Gide et Rist, peu convaincus d’ailleurs de
I’intérét de cette démarche, s’interrogent avant tout sur la validité¢ de 1’objet de recherche

“2 TOYNBEE Armold, The Industrial Revolution, p.7, Londres 1894, cité par Charles GIDE et Charles RIST :
Histoire des Doctrines Economiques, Sirey Paris 1947, p. 437.



qu’elle conduit a imposer : « le but dernier de la science est-il vraiment le tableau concret,
« réaliste », comme aiment a dire les historistes, de la vie économique ? »*

Cette question nous rapproche de la nature des objections qu’Arendt oppose a la discipline
¢conomique sur lesquelles nous allons maintenant revenir.

IMPREVISIBILITE ET HISTOIRE

« L’action », a la différence du « comportement », n’a pas de résultat prévisible. Des lors
qu’une relation de cause a effet est établie entre un résultat et un agissement initial censé
I’avoir engendré, nous cessons d’évoquer une action pour décrire un comportement. La
fabrication des choses, que 1’on rencontre dans le domaine de I’économie, reléve d’un
comportement de production, 1’activité est engagée en connaissance de cause, le résultat peut
étre représenté en esprit avant d’étre matérialisé par la chose créée et ce genre d’activité a un
début et une fin. En revanche, « [’action des hommes (...) parvient tres rarement exactement
au résultat projeté parce qu’elle s’exerce dans un cadre ou de nombreuses volontés agissent
dans des directions différentes ».** Au sens le plus large, agir signifie prendre une initiative et
les retombées de cette action dans le concert des affaires humaines sont aussi inattendues
qu’incalculables tout comme elles n’ont pas de fin détectable. Arendt nous apprend que ce
manque de conséquences faisait dire a Platon que « les actions des hommes ressemblent a des
gestes de pantins manceuvrés par une main invisible derriere le décor, de sorte que [’homme
est comme le jouet d’'un dieu.» *> Smith ne serait donc pas le premier a avoir fait usage de
I’image de la main invisible laquelle apparait comme « une invention due a des embarras
intellectuels »*° destinée, d’une maniére ou d’une autre, a jeter un pont au-dessus du fossé qui
sépare une facon de voir « I’homme » et une facon de voir «les hommes ». C’est pour
résoudre I’imprévisibilité¢ de I’action d’une pluralité humaine en mettant au pas le plus grand
nombre que le philosophe de la Greéce Antique a inventé le « concept de gouvernement »,
inaugurant alors « le lieu commun » qui veut « qu une communauté politique (soit) faite de
ceux qui gouvernent et de ceux qui sont gouvernés ». Ce lieu commun, dont nous avons
hérité, constitue, selon Arendt une premicre dégradation de la politique réduite a 1’état de
moyen en vue d’une fin. En fournissant « un plan de montage pour fabrication d’Etats »*7,
Platon a été le premier a imaginer une solution anti-politique contre les dangers de I’action.
La République congue par un « roi philosophe » apparait comme une construction nécessaire
a la pacification d’une vie communautaire. Il y a alors abandon de 1’idée qu’une communauté
ne peut étre dite humaine que par le fait que nous avons tous quelque chose en commun. Le
« monde commun » renvoie a celui des idées, ces choses invisibles, qui surgissent lorsque
nous parlons ensemble et dont I’existence est attestée par 1’usage des mots qui les désignent et
qui nous sont communs a tous. Si les philosophes de 1’ Antiquité ont bien pergu 1’origine de ce
«monde » en liant son existence a 1’exercice de la pensée, ils en ont, toutefois, réduit la
portée en supposant que les idées n’étaient pas accessibles a tout un chacun. Dans ces
conditions, les mots cessent d’étre la manifestation de I’existence d’un monde commun a
tous, il ne s’agit plus que d’un monde d’initiés, limité au cercle étroit d’une académie. En
conséquence la question de « la vie ensemble » est posée en termes de recherche de moyens
de cohabitation entre des étres différents et il semble que cette tdche puisse incomber aux plus
sages d’entre eux.

43 GIDE et RIST, op cit.. p.462.

4 ARENDT, Religion et politique in La nature du totalitarisme, op. cit. p. 150.
45 CHM, p.208.

4 CHM, p.209.

47 CHM, p.255.

10



Arendt établit une cassure nette entre I’héritage inestimable que nous avons recu des
Grecs qui concerne I’expérience liée a la pensée, la parole et 1’action, et ce qui releve de la
doctrine, dont le concept de gouvernement fait partie. Celle-ci apparait quand le penseur
pousse trop loin ses réflexions, lorsqu’il cherche plus a échafauder un systeéme d’explication
qu’a comprendre ce qui I’entoure, lorsqu’il cesse de se concevoir comme un homme existant
parmi les autres. Des lors la division en deux catégories : les penseurs professionnels et les
autres ne peut que s’installer, deés lors les mots perdent leur facult¢ de révélation et se
changent en concepts, c’est-a-dire en instruments d’explication, dés lors la pensée se
transforme en tentative de production d’une solution pour gérer la multitude. Pour Arendt,
une communauté politique n’existe pas sans des valeurs partagées qui surgissent du parler
ensemble et constituent « un monde commun » dont la préservation est cruciale pour qu’une
communauté mérite d’étre qualifiée d’humaine. Dans cette perspective, on comprend que le
principal défaut de la notion économique de société soit le fait qu’elle soutende la négation de
I’importance de ’existence du « monde commun ». La « fiction communiste » du libéralisme
¢conomique posant une sorte de communauté de production ou les activités privées de chacun
auraient un résultat global laisse entendre que les hommes forment, de fait, un ensemble en
étant li€s par la nécessité. Elle fait oublier que 1’existence d’une communauté humaine ne va
pas de soi, qu’elle est au contraire fragile et a sans cesse besoin d’étre entretenue par
I’affirmation et la mise en oeuvre de principes communs partagés par le plus grand nombre,
de méme qu’elle a besoin d’étre réactualisée car les valeurs sont changeantes avec les
époques.

Aux temps modernes, I’imprévisibilit¢ de I’action disparait dans le concept d’histoire
qui correspond a une quéte d’explication des événements historiques en les resituant dans une
perspective de déroulement logique. Arendt s’oppose a cette conceptualisation. Elle cherche,
en particulier, a résister a une analyse des régimes totalitaires aboutissant a en faire un
phénomene découlant directement d’éléments du passé€. Elle se dresse, notamment, contre
toute démarche intellectuelle consistant a extraire de 1’abomination totalitaire une quelconque
conclusion désespérante sur la nature des hommes conduisant a précher la résignation en
paralysant toute action. La défense de la politique ne va pas sans une résistance a ces
tentatives d’explication partant a la recherche des causes. Hegel interprétant la terreur qui fait
suite a la Révolution francaise a fait « naitre le concept moderne d’histoire »*® qui implique
de concevoir les drames qui surviennent comme un résultat qui pouvait étre attendu d’actions
qui n’auraient jamais di €tre entreprises. Si nous adhérons a ce concept, nous ne pouvons que
tomber de désillusion en désillusion sur nous-mémes puisque chaque nouvelle catastrophe
trouvera une explication dans le fait que les hommes ont pris trop de liberté par rapport a ce
qu’ils étaient en mesure de faire. « Autrement dit croire a la causalité est la maniere qu’a
I’historien de nier la liberté de 1’étre humain »*, soit la faculté d’instaurer un nouveau
commencement. Mais il n’est pas simple de rompre avec cette vision. La difficulté¢ vient du
fait que « la somme des actions dont le souvenir a été conservé et que nous appelons histoire
parait avoir un sens »°, si bien que ’on peut étre tenté de rechercher en quoi il consiste.
Pourtant, 1’histoire composée de la multiplicité des histoires de relations diverses entre une
pluralité d’individus d’hier et d’aujourd’hui ne peut pas étre abordée selon un enchainement
logique de causes et d’effets, comme si les actions engagées a une €époque passée contenaient
déja le résultat qui est obtenu a une époque ultérieure. Ce genre de conceptualisation fait
perdre de vue la nature politique de I’histoire, autrement dit sa nature non théorisable. Toute
mise en ¢évidence d’un enchainement ne peut pas étre autre chose qu’une « histoire

“® EsR, p. 71.
4 ARENDT, Essai sur la compréhension in La nature du totalitarisme, op. cit. p. 74.
50 NdT, p.150.

11



fabriquée » par un narrateur ayant choisi un début et une fin. Et chaque apparition
d’événement figurera comme une nouvelle fin impliquant de revoir le passé et ouvrant alors a
une autre fabrication de I’histoire par un autre théoricien, mais « I’histoire vraie » restera
toujours insaisissable car celle-ci n’a ni début, ni fin. L histoire est fabriquée par un théoricien
mais, contrairement, a « la croyance la mieux enracinée »' de I’époque moderne, elle n’est
pas « faite » par les hommes et ne peut donc étre pensée sur le mode de la production des
choses. La position d’Arendt est encore une fois difficile a admettre tant elle heurte nos
réflexes de pensée d’aujourd’hui. En fait, c’est la « fiction communiste » introduite par Smith
qui a ouvert la voie susceptible de fournir de la crédibilit¢ a la conviction moderne
considérant que les hommes fabriquent leur histoire dans la mesure ou des activités
individuelles sont présentées comme la source d’une production collective. Mais chez Smith

ce résultat n’est obtenu qu’incidemment.

Smith a recours a la main invisible pour donner un sens collectif a des agissements
individuels qui semblent ne pas en avoir. L’interprétation a en donner n’est toutefois pas
fixée, et cette fluctuation rappelle les deux sortes de « contrat social » évoquées par Arendt et
dont la distinction était encore claire au XVII® siécle. Dans la Théorie des sentiments moraux,
ce sont les actions des riches qui semblent guidées par cette main invisible ; leur gott de la
distinction sociale les entraine dans des désirs vains et insatiables occasionnant des dépenses
sans fin qui constituent une source de revenu pour les pauvres beaucoup plus assurée que des
principes moraux de pitié¢ ou de justice. Si I’argumentation peut faire ici figure de justification
de I’ordre établi attribuant & 1’Etat une fonction légitime de protection des riches contre les
pauvres, elle a, par ailleurs, une autre portée en donnant naissance a la fiction sociale d’une
humanité industrieuse. Dans la Richesse des nations, c’est le commerce mutuel entre
individus de méme statut qui apparait comme une relation ayant des retombées fructueuses
pour I’ensemble de la collectivité. La productivité considérable de 1’entreprise qui apparait
avec la révolution industrielle est évidemment I’événement nouveau bien réel du dernier tiers
du XVIII® siecle qui ouvre de nouvelles perspectives. Smith attribue cette efficacité a la
division du travail. Comme les relations d’échange supposent et induisent une spécialisation
des personnes dans des activités différentes, celles-ci vont sembler pouvoir étre dotées de la
méme productivité que celle qui se déploie au sein d’une entreprise. Les relations d’échange
font figure de liens de production dont le résultat est le capital, au sens des machines
permettant d’alléger la peine des hommes. Identifiées a des rapports de production, les
relations d’échange serviraient alors un progres général susceptible, dans I’avenir, d’améliorer
le sort du plus grand nombre. Smith aurait ainsi donné une explication du progres de
I’humanité au cours du temps, inaugurant alors une sorte de nouveau programme de
recherche. On pourrait considérer que son ceuvre composite contient déja en germe toutes les
possibilités d’orientation des sciences modernes, aussi bien vers une philosophie de 1’histoire
qui trouvera son accomplissement chez Hegel (1770-1831) que vers une théorie de 1’évolution
de I’homme qui trouvera son épanouissement chez Darwin (1809-1882), mais elle interdit de
pousser jusqu’a son terme aussi bien I’une que ’autre.

Dans le domaine de la science économique, des lors que celle-ci est acquise au souci
de découvrir la « véritable » explication du progres de I’industrie humaine, 1’ceuvre de Smith
va inévitablement apparaitre comme souffrant d’'un manque de cohérence. La contradiction
entre une production collective du capital et la propriété privée, a partir du moment ou celle-ci
a été interprétée comme la justification de I’appropriation individuelle des richesses produites,
ne pouvait pas manquer de surgir, en méme temps d’ailleurs que ses solutions. Aprés Smith,

5 CHM, p.257.

12



la pensée économique évoluera selon deux directions : d’un c6té se développe une solution
d’ordre théorique qui concerne des débats de science économique: une contestation de
I’origine collective du capital au profit d’une source individuelle, comme cela intervient chez
Ricardo, ce qui permet de soutenir la 1égitimité de la propriété privée. D un autre coté, émerge
une solution d’ordre politique : la propriété collective du capital qui crée une situation plus
juste car conforme a son origine collective. Les deux orientations restent dépendantes de la
construction sociale de Smith qui offre une nouvelle incarnation de la vieille opposition
gouvernants - gouvernés. La société fait figure d’un tout économico-politique sous le prétexte
qu’elle contient des individus et un Etat, mais, en réalité, si 1’on suit Arendt, cette
construction ne correspond pas a une communauté politique authentique peuplée d’étres
humains réels. Dés lors que I’héritage de cette fiction est recu sans examen, la question du
« choix » de société reste cloisonnée par le débat du « qui doit faire quoi ? » pour atteindre
I’abondance économique, moyen du « bonheur du plus grand nombre », et idéal social
commun aux deux orientations. Une série de confusions croisées sont en jeu dans cette
alternative qui fonde encore tous nos raisonnements aujourd’hui. En revanche, toutes les
distinctions qu’Arendt s’efforce d’introduire offrent une possibilité de rompre avec un mode
de raisonnement binaire qui fait, notamment, que tous les désillusionnés des préconisations
interventionnistes ne voient pas d’autre solution que la soumission a la logique de la loi du
marché. Arendt ouvre des pistes de compréhension qui restent a poursuivre. Elle distingue,
notamment, « la propriété privée », signifiant simplement le droit pour chacun de disposer
d’une parcelle privée et donc d’habiter la terre, de « [’appropriation individuelle des
richesses », principe soutenu par les économistes libéraux. Pour Arendt, la propriété privée,
ainsi congue, est indispensable a la liberté, et elle ne voit en quoi les « économistes libéraux »
peuvent prétendre sauvegarder les libertés individuelles en soutenant I’appropriation privée
des richesses, ceci d’autant plus qu’elle annonce, « qu ’a la longue, cette appropriation n’aura
pas plus de respect pour la propriété privée que la socialisation des processus
d’accumulation »?.

Outre qu’elle introduit des confusions emboitées, la fiction sociale a aussi le grave
deéfaut de faire arbitrer le « choix » de société par une « vérité scientifique », car c’est bien la
découverte de la véritable origine du capital qui devient le point cl¢ permettant de déterminer
les institutions politiques et les lois positives qui conviennent a la justice et a la science. Ce
que conteste, en particulier Arendt, c’est que « la vie ensemble » devienne une question de
spécialistes se considérant comme chargés de trouver des solutions a tous nos problémes.
« Penser » a la place des autres est sans doute le travers qui est le plus difficile a éviter, en
particulier, pour tous ceux qui ont en téte de « penser » pour les autres, ce qui n’a d’ailleurs
plus rien a voir avec une activité¢ authentique de penser comme nous I’explique Arendt.
L’aspect anti-politique de cette démarche se traduit par le fait qu’il n’est plus besoin
d’entendre ce que chacun a a dire, tout se passe comme si la science pouvait permettre de lire
dans nos pensées, comme s’il n’était pas besoin de nous entendre pour savoir qui nous
sommes. Plus encore, ce que les gens disent ne doit pas étre pris pour argent comptant pas
plus que les interprétations de ce qu’ils font ne peuvent étre prises au sérieux. Et « Si nous
leur refusons cette compétence et prétendons posséder un savoir supérieur et étre en mesure
de leur dire quels sont leurs « mobiles » réels et de quelles « tendances » ils sont les
représentants objectifs, indépendamment de ce qu’ils pensent étre, nous leur enlevons la
faculté méme de la parole, puisque cette derniére est supposée ne pas étre dénuée de sens. »>
Ainsi, la fiction sociale, qui revient a mettre en contact des €tres qui pourraient tout aussi bien
étre muets, ¢limine aussi de son champ toutes les relations établies par le langage comme les

52 CMH, p. 79 et voir note de la méme page.
$NdT, p.97.

13



échanges d’idées, la confrontation des points de vue et les conflits d’opinions. Tout cela ne
serait qu’une vaste pagaille dont les connaissances scientifiques, allant au-dela de ces
phénoménes de surface, pourraient nous délivrer.

Marx a particulierement développé ce point de vue. Il ne voit que facades idéologiques dans
toutes les idées affichées et défendues par les acteurs comme dans toutes manifestations
intellectuelles. Et les sciences sociales sont imprégnées de cette « méthodologie » fondée par
Marx qui a commencé a « décider de ne pas prendre au sérieux ce que les hommes disent
mais uniquement « I'étre humain actif réel »*. Cette méthodologie est conséquente avec la
conviction « que [’action politique est essentiellement violence et que cette derniere est
’accoucheuse de [’histoire »*°. Pour Arendt, ce n’est évidemment pas le principe de I’action
en tant qu’elle est contestation qui est a mettre en cause, mais sa perception sur le mode de la
fabrication qui implique de ne pas s’embarrasser de I’écoute et de déconsidérer I’importance
du parler ensemble. La société semble pouvoir étre fabriquée de la méme facon qu’un
menuisier fabrique une table, lequel a déja en téte 1’objet a réaliser avant de le fabriquer
concrétement. Le role du théoricien se déduit de cette analogie : il aurait pour tache de
concevoir un projet de société et il est alors facile et convaincant d’objecter, comme le fait
Hayek (1899-1992), en particulier, que les limites du cerveau humain impliquent de
s’interdire ce genre de projet. Pour autant, la solution d’Hayek consistant a laisser surgir
I’ordre qui résulterait nécessairement, selon lui, de 1’installation du principe économique de
libre concurrence entre les individus au rang de principe de gouvernement est tres loin d’étre
acceptable’®. En réalité, Hayek radicalise et systématise le peu de cas qu’il faut faire de ce que
les gens disent et pensent en allant jusqu’a envisager une solution qui se présente comme un
moyen d’éviter les relations directes établies par le langage et par 1’action, au profit des seules
relations économiques médiatisées par le marché. De fait, la solution constitutionnelle
d’Hayek consiste tout bonnement a rendre la politique impossible et c’est, d’ailleurs, le role
que 1’auteur autrichien attribue & 1’Etat. Si I’on tient compte de 1’analyse du régime totalitaire
menée par Arendt, la solution hayékienne a tout lieu d’effrayer car un régime animé par le
principe d’élimination de la politique est extrémement violent.

La solution d’Hayek n’est évidemment pas indépendante de la conviction de Marx,
elle s’appuie méme sur cette idée du lien entre la violence et la politique. Or, pour Arendt ce
lien est tout a fait contestable. Il vient du fait que Marx a identifié 1’action a la fabrication et
que la fabrication contient un principe de violence fait a la nature, tant il est vrai qu’il est
« impossible de fabriquer une table sans abattre d’arbre ». Mais ce que 1’on ne peut pas
enlever a Marx c’est d’avoir eu clairement la perception que laisser libre cours a I’activité de
production conduit a rendre les hommes « superflus » portant ainsi atteinte au droit des
hommes a avoir des droits®’, si bien qu’il est nécessaire de lui opposer des barriéres et que les
lois positives doivent avoir ce role. Arendt suit Marx lorsqu’il analyse la logique de
développement du capital qui engendre le capital. Il est de plus en plus clair, au fur et a
mesure que cette logique s’épanouit de plus en plus librement que la violence se trouve du
coté de ’économie. La concurrence économique est différente de la compétition qui s’exerce
dans les jeux car, dans ce domaine, les gagnants ont besoin des perdants. La logique de la
relation économique de concurrence qui sévit aujourd’hui ne reléve ni de la domination, ni de
I’exploitation qui nécessite toujours la présence du dominé ou de I’exploité, mais de

> ARENDT, Religion et politique in La nature du totalitarisme, op. cit. p. 149.

55 NdT, P.150

3¢ Voir Pouchol M. L’explication hayékienne du totalitarisme et I’analyse d’Arendt in Les théories économiques
et la politique, Economie et Démocratie, volume 1, L’Harmattan, 2003.

37 Voir Marie-Claire CALOZ-TSCHOPP, Les étrangers aux frontiéres de I’Europe et le spectre des camps. Ed.
La dispute, 2004.

14



I’¢limination des concurrents, et la violence qui se déchaine désormais dans tous les
domaines, jusque dans les relations de couple semble-t-il, ne peut pas étre indépendante du
mépris dans lequel la parole des individus est tenue. Contrairement donc a une tradition de
pensée des économistes libéraux qui remonte a Smith, la pacification des relations humaines
n’est pas a associer a I’économie. Mais il faut sans doute, tout de méme 1’associer au
commerce, qui, dans son sens large, son sens du XVIII e siecle, inclut la communication entre
les personnes. Finalement, Arendt nous a permis de comprendre que le défaut de la science
¢conomique ¢élaborée par Smith était d’avoir assimilé les relations d’échange a une activité de
production collective, ce qui équivalait & concevoir une analogie entre le commerce et la
fabrication, et c¢’est ce qui a permis d’exempter 1’économie de la violence. Le retour a une
distinction entre les deux genres d’activités permet d’entrevoir que la défense de la liberté du
commerce ne peut pas étre identifiée au soutien a la logique d’expansion d’un processus de
production du capital.

La politique, chez Arendt, renvoie donc a la part « non théorisable » de la vie des
hommes en société, cette vie ensemble qui s’établit par la parole et les actions, c’est-a-dire, a
cette part d’indéterminé et d’inattendu qui implique d’établir une limite a la validité des lois
repérées par les sciences de la société. L ambition d’explication qui mobilise la relation de
causalité ainsi que la catégorie des fins et des moyens est incompatible avec le respect de la
liberté de pensée et d’action des étres réels. En revanche, la recherche d’une compréhension
de ce que nous faisons reste une tache accessible et, qui plus est, tout a fait, fondamentale. La
connaissance du pass¢ offerte par la lecture des sources tout en faisant crédit aux auteurs de
I’authenticité des idées et des valeurs qu’ils affichent restent le seul moyen de découvrir ce
qu’il y a de véritablement nouveau aujourd’hui dans le domaine des relations humaines.

15



